
Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

1 
 

Received 1 June 2022 Accepted 1 June 2022 
Revised 1 August 2022 Published 1 December 2022 
Volume 2, December 2022 Pages 47-57 

http://doi.org/ 
To cite: 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi. 2022. Sumber al-Qur’an sebagai pendekatan 
pemanfaatan perbahasan falsafah sastera Islami. Al-Qalam International Journal of Arabic 
Studies. Vol. 2 (December 2022) 
DOI: http://doi.org/  

 

Sumber al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan 
Perbahasan Falsafah Sastera Islami 

Sources of the Qur’an as an Approach to the Utilization  
of the Debate of the Philosophy of Islamic Literature 

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi1 

Abstrak 
Makalah ini bertujuan untuk melihat dan mengkaji peranan Al-Qur’an 
sebagai sumber tertinggi yang digunakan sebagai pendekatan 
pemanfaatan untuk kajian falsafah yang berteraskan kesusasteraan 
Islami. Dari satu sudut, selain fungsi Al-Qur’an yang bertindak sebagai 
‘dustur’, ‘huda’, ‘furqan’ dan ‘syifa’, ia juga boleh melangkaui kepada 
suatu peringkat pengaplikasian atau pengadaptasian sebagai pendekatan 
pemanfaatan yang digunakan sebagai kerangka perbahasan falsafah 
dalam sastera Islami secara khusus dengan syarat menggunakan kaedah 
‘istinbat’ sebagai instrumen utama. Ini tidak lain adalah untuk menjaga 
kesucian dan ketinggian Al-Qur’an sebagai kalamullah yang tidak ada 
keraguan padanya. Justeru, makalah ini telah menggunakan kaedah 
induktif dengan menjadikan ayat pertama daripada surah al-Nur sebagai 
asas penting kepada pembinaan elemen pendekatan pemanfaatan. Hasil 
kajian telah menemukan bahawa terdapat tiga penamaan elemen yang 
boleh dibentuk daripada ayat tersebut iaitu elemen sumber, elemen 
prinsip dan yang terakhir elemen matlamat dan seterusnya boleh 
dijadikan asas dan kerangka teori untuk kajian yang bersifat falsafah 
khusus dalam bidang kesusasteraan Islami.  

Kata kunci: Al-Qur’an, pemanfaatan, surah al-Nur, sastera Islami, 
istinbat 

 

 
1 Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi (Corresponding Author), Fakulti Pengajian Bahasa 
Utama, Universiti Sains Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai, Negeri Sembilan, 
Malaysia. e-Mail: adiamzar@usim.edu.my 

http://doi.org/xx.xxxxx/qalam.xx.xxxx.xxx


Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

2 
 

Abstract 
This paper aims to look at and examine the role of the Qur'an as the 
highest source used as a expansion approach for the study of philosophy 
based on Islamic literature. On the one side, in addition to the functions 
of the Qur'an acting as 'dustur', 'huda', 'furqan' and 'shifa', it can also 
extend to a stage of application or adaptation as a expansion approach 
used as a philosophical debate framework Islamic literature in 
particular provided the use of the 'istinbat' method as the main 
instrument. It is none other than maintaining the purity and stature of 
the Qur'an as a deity without any doubt. Thus, this paper has used the 
inductive method by adopting the first verse of surah al-Nur as an 
important foundation for the construction of expansion approach 
elements. The results of the study have found that there are three naming 
elements that can be formed from the text, namely, the source element, 
the principle element and the last element of the goal and can thus serve 
as the basis and the theoretical framework for the study of philosophy 
specific to the field of Islamic literature. 

Keywords: Al-Qur’an, expansion, surah al-Nur, Islamic literature, 
istinbat.  

Pengenalan 
Secara umumnya makalah ini membahaskan berkenaan peranan Al-Qur’an sebagai 
sumber tertinggi perundangan dan perlembagaan Islam yang diadaptasikan dalam 
konteks pemanfaatan perbahasan dalam ruang lingkup sastera Islami. Ia melibatkan 
satu kajian penerokaan Al-Qur’an sebagai sumber yang berfungsi sebagai satu 
pendekatan, model, kerangka teori dan tunjang yang dijadikan asas dalam perbahasan 
falsafah sastera Islami yang melibatkan pandangan pelbagai tokoh sastera Islami dari 
latar budaya yang berbeza. 

Dalam kajian ini, pemilihan ayat pertama daripada surah al-Nur sangat relevan 
untuk dikaitkan dengan perbahasan falsafah sastera Islami berdasarkan kepada 
beberapa justifikasi yang akan dibahaskan selepas ini. Namun sebelum itu, akan 
disoroti terlebih dahulu mengenai lima segmen penting iaitu konsep pemanfaatan 
sebagai pendekatan, al Qur’an sebagai sumber pendekatan pemanfaatan, elemen 
pendekatan pemanfaatan, justifikasi elemen pendekatan pemanfaatan dan yang 
terakhir kesimpulan.  

Konsep Pemanfaatan Sebagai Pendekatan  
Bahagian ini menjelaskan secara terperinci mengenai pemanfaatan yang digunakan 
sebagai pendekatan dalam kajian ini. Menyentuh mengenai manfaat ataupun lebih 
jelas disebut sebagai konsep pemanfaatan, menurut Kamus Dewan ia membawa 
pengertian sebagai perihal atau perbuatan memanfaatkan bersumberkan kata akarnya, 
iaitu manfaat yang membawa maksud guna, faedah, untung atau laba (Kamus Dewan 
2013:992-993). Secara umumnya, pemanfaatan boleh diertikan dan difahami sebagai 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

3 
 

satu perbuatan yang mendatangkan faedah dan kebaikan kepada si pelaku dan orang 
lain secara amnya. Islam secara asasnya merupakan agama yang sangat 
mementingkan manfaat ataupun faedah kepada para penganutnya. 

Hal ini dibuktikan dengan perutusan Nabi Muhammad S.A.W kepada umatnya 
pada akhir zaman sebagai pembimbing ke arah mentauhidkan Allah S.W.T serta 
mengeluarkan mereka daripada kesesatan dan kegelapan. Inilah merupakan sebesar-
besar manfaat yang dikecapi oleh manusia bertitik tolak dengan perutusan Nabi 
Muhammad S.A.W sebagai insan yang bertanggungjawab menyebarkan risalah Islam 
di muka bumi ini dan juga sebagai penyebar rahmat ke seluruh alam dan sekalian 
manusia. 

Menyentuh mengenai manfaat atau pemanfaatan dalam urusan seharian 
manusia, secara asasnya Islam amat menitikberatkan konsep ini dalam segenap 
urusan dan pekerjaan yang dilaksanakan oleh manusia atau seseorang itu. Dalam 
aspek pengurusan masa sebagai contoh, Islam amat mementingkan pengurusan dan 
penggunaan masa yang bijak oleh seseorang itu agar masa yang diperuntukkan 
selama 24 jam sehari itu dapat dimanfaatkan secara optimum dan sebaik mungkin. 
Hal ini bagi mengelakkan seseorang itu daripada terjerumus kepada pembaziran masa 
yang mungkin digunakan kepada perkara-perkara yang tidak berfaedah dan tidak 
mendatangkan manfaat kepada dirinya. Dalam konteks ini, Allah S.W.T sendiri telah 
berfirman dalam surah al-‘Asr mengenai kepentingan masa untuk dimanfaatkan 
kepada keseluruhan manusia dalam perkara-perkara yang hanya mendatangkan 
kebaikan dan memberi amaran yang keras kepada penyalahgunaan masa terhadap 
perkara yang sia-sia.  

Dalam aspek lain pula seperti pendidikan, pemanfaatan jelas terbina melalui 
hubungan yang melingkari antara guru sebagai pendidik dan juga kepada pelajar 
sebagai orang yang dididik. Menerusi perkaitan ini, manfaat yang diperoleh apabila 
pendidik itu bertindak memindahkan ilmu kepada pelajar tersebut melalui proses 
pengajaran dan pembelajaran.  

Dengan pemindahan ilmu tersebut, secara tidak langsung seseorang pelajar itu 
memperoleh manfaat daripada guru itu berupa ilmu pengetahuan yang 
menjadikannya sebagai seorang yang berilmu dan mempunyai karisma yang tinggi. 
Malahan, ada Hadith yang telah memperakui sebaik-baik manusia adalah orang yang 
mempelajari al-Qur’an dan kemudiannya dia mengajarkan pula ilmu tersebut kepada 
orang lain. Jelas di sini menunjukkan intipati utama Hadith ini adalah berkaitan 
manfaat atau kebaikan yang boleh diberikan kepada orang lain melalui ilmu yang 
dipelajari. Hadith tersebut boleh dilihat seperti di bawah (Al-‘Asqalani 2000):  

خ عبیدة عن   خ مرثد سـمعت سعد نج ال حدثنا شعبة قال: أخبـرنـي علقمة نج خ م�خ اج نج حدثنا حج

ي ص� � علیه وس� قال: ((خیـر�   ي � عنه عن النى�
ن ر�خ أبـي عبد الرحـمن الس�ي عن ع��

ن حتّـی �ن الـحجاج، قال ه. قال: وأقرأ أبو عبد الر�ن فـي إمرة ع��
ّ

 القرآن وع�
ّ

:  من تع�

 وذاك الذي أقعدنـي مقعدي هذا.))



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

4 
 

Terjemahan:  

Telah menceritakan kepada kami Hujjaj bin Minhal telah menceritakan kepada 
kami Syu’bah berkata: ‘Alqamah bin Marsad telah memberitahu aku bahawa aku 
mendengar Saad bin Ubaidah dari Abi Abdul Rahman al-Sulami dari Uthman r.a 
dari Nabi S.A.W bersabda: “Sebaik-baik di kalangan kamu adalah mereka yang 
belajar tentang Al-Qur’an dan mengajarkannya semula. Berkata Abu Abdul 
Rahman kepada Uthman sehinggalah kepada Hujjaj, berkata: Engkau telah 
memperdudukkanku dengan tempat dudukku itu”. 

Selain itu, pemanfaatan juga jelas dalam pembinaan undang-undang Islam. 
Sebagai contoh, Islam melarang penganutnya untuk melakukan persetubuhan di luar 
ikatan perkahwinan ataupun berzina. Hal ini kerana apabila wujud anak yang lahir 
hasil daripada persetubuhan haram tersebut, maka banyak implikasi dan 
permasalahan yang akan timbul seperti hak penjagaan, hak pemberian nasab, hak 
pemberian wali, hak perwarisan harta pusaka dan banyak lagi implikasi yang akan 
timbul kesan daripada penzinaan tersebut. Justeru, bagi mengelakkan berlakunya 
kerosakan tersebut, Islam telah menetapkan larangan penzinaan tersebut sebagai 
langkah pencegahan bagi umat Islam secara khususnya. Secara tidak langsung, 
menerusi larangan daripada Allah S.W.T ini, umat manusia telah mendapat manfaat 
dan kebaikan sekaligus nasab dan keturunan manusia akan terpelihara. 

Begitu juga apabila Islam menetapkan hukuman potong tangan bagi yang 
mencuri, ia sebenarnya adalah pendidikan dan pengajaran yang diterapkan oleh Islam 
dan bukanlah semata-mata untuk menghukum. Apabila seseorang itu takut dan gerun 
terhadap hukuman potong tangan tersebut secara tidak langsung akan mengelakkan 
seseorang itu daripada terjerumus daripada melakukan perbuatan tersebut. Justeru, 
manfaat yang jelas telah diperoleh daripada penetapan hukum potong tangan tersebut 
iaitu pengajaran dan keinsafan. Ia juga boleh dilihat sebagai hikmah di sebalik 
penetapan hukuman tersebut yang secara zahirnya memberi banyak manfaat dan 
kebaikan kepada manusia tersebut.  

Berkisar pula mengenai pemanfaatan daripada aspek pensejarahan, antara 
noktah penting yang boleh diambil adalah nilai pengajaran dan iktibar yang berlaku 
yang boleh dimanfaatkan untuk generasi yang mendatang. Antara contoh terbaik yang 
boleh dijadikan sebagai sandaran kepada pengambilan manfaat ini adalah terhadap 
apa yang telah berlaku dalam pensejarahan Islam yang lampau membabitkan 
perpecahan umat Islam kepada beberapa golongan dan puak selepas kewafatan Nabi 
Muhammad S.A.W. Antara beberapa fenomena yang berlaku selepas era kewafatan 
Nabi Muhammad S.A.W yang boleh dilihat secara jelas adalah pada kemunculan 
golongan yang murtad pada pemerintahan Khalifah Abu Bakar As-Siddiq, kekacauan 
yang berlaku pada era Khalifah Uthman ibn Affan yang telah membawa kepada 
pembunuhan beliau, peperangan Siffin yang berlaku pada era Khalifah Ali yang telah 
mengakibatkan berlakunya perpecahan yang paling rumit dalam sejarah Islam 
sehingga lahirnya golongan Syiah, Khawarij dan sebagainya (Hassan Ibrahim 
1987:90-160).  

Kesemua yang berlaku dalam lipatan sejarah Islam yang lampau ini merupakan 
iktibar dan pengajaran yang boleh diambil oleh umat Islam semasa dan yang 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

5 
 

mendatang agar keharmonian dan perpaduan sesama manusia sentiasa dititik 
beratkan bagi mengelak kemudaratan yang lebih besar berlaku akibat pengabaian 
pemanfaatan terhadap aspek pensejarahan. Oleh demikian, manfaat terbesar yang 
diperoleh khususnya dalam aspek pensejarahan ini adalah kepada penyediaan nilai-
nilai murni dan berkualiti pada jati diri manusia untuk sentiasa bersiap sedia 
menghadapi cabaran yang besar pada hari-hari yang mendatang.  

Menyentuh pula berkenaan pemanfaatan dalam al-Qur’an, secara zahirnya al-
Qur’an adalah berfungsi sebagai dustur atau perlembagaan kehidupan untuk 
melestarikan kehidupan manusia ke arah kebaikan dan kesempurnaan. Dalam al-
Qur’an telah disebut sifat atau nama al-Qur’an lain iaitu al-furqan yang bermaksud 
pembeza antara yang hak dan yang batil sepertimana yang telah difirmankan oleh 
Allah S.W.T dalam surah al-Furqan (25:1). Dalam meneliti perbahasan ini, terdapat 
satu instrumen yang cukup penting untuk dijelaskan yang mewakili kepada 
pemanfaatan yang boleh diperoleh daripada al-Qur’an. Instrumen yang dimaksudkan 
itu ialah berkaitan dengan al-qasas al qur’ani. Menyentuh mengenai al-qasas al-
qur’ani, ia merupakan instrumen penting yang memaparkan segala kisah yang 
diceritakan dalam Al-Qur’an berkaitan dengan sejarah nabi-nabi dan umat yang 
terdahulu yang boleh diambil manfaat dan pengajaran untuk umat manusia yang 
terkemudian. Al-Daqur (2007:32-57) dalam mengembangkan lagi kepentingan al-
qasas al-qur’ani ini telah menyenaraikan tiga manfaat besar yang boleh diambil 
daripada al-qasas al-qur’ani ini iaitu manfaat dari aspek akidah, aspek 
mempertahankan risalah yang dibawa oleh Nabi dan Rasul dan yang terakhir manfaat 
dari aspek petunjuk dan hidayah. Keseluruhannya, manfaat daripada al-Qur’an ini 
menerusi instrumen al-qasas al-qur’ani adalah satu pemerolehan dan faedah yang 
cukup besar kepada umat manusia kerana ia datang terus daripada Allah S.W.T dalam 
bentuk ancaman, galakan dan juga suruhan.  

Secara kesimpulannya, pemanfaatan telah melatari dalam segenap aspek 
kehidupan manusia dalam pelbagai perkara termasuklah yang telah dibincangkan 
secara panjang lebar sebelum ini. Ini juga termasuk dalam aspek kesusasteraan 
khususnya apabila ia melibatkan perkaitan al-Qur’an untuk dimanfaatkan sebagai 
kerangka teoritikal atau pendekatan utama dalam sesuatu kajian. Oleh yang demikian, 
perbahasan seterusnya akan melihat dengan lebih dekat lagi berkenaan al-Qur’an 
sebagai sumber tertinggi Islam yang dijadikan sebagai sumber pendekatan 
pemanfaatan dalam kajian berkaitan falsafah kesusasteraan.  

Al-Qur’an Sebagai Sumber Pendekatan Pemanfaatan  
Dalam Islam, al-Qur’an merupakan perlembagaan yang tertinggi menaungi secara 
langsung mahupun tidak langsung terhadap peradaban manusia yang bergelar muslim 
ataupun sebaliknya. Dalam konteks mereka yang bergelar muslim ataupun yang 
diikat dengan ikatan tauhid kepada Allah S.W.T, mereka secara khususnya dipandu 
dengan panduan wahyu al-Qur’an yang berfungsi sebagai sumber hukum dan 
perundangan, sumber ilmu dan juga sumber hidayah. Manakala bagi yang bukan 
muslim, al-Qur’an bertindak sebagai pencetus dan pembuka jalan kebenaran melalui 
peringatan, galakan, suruhan mahupun juga sebagai amaran untuk mereka berfikir 
dan merenungi mengenai hakikat kebenaran yang diperintahkan oleh Allah S.W.T 



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

6 
 

menerusi al-Qur’an. Realitinya, dalam memikul dan memangku amanah menjulang 
obor kebenaran ini, Allah S.W.T telah mentaklifkan Rasulullah S.A.W sebagai insan 
yang bertanggungjawab untuk memandu manusia beriman kepada-Nya serta 
mengeluarkan mereka daripada sisi kegelapan dan kejahilan seperti mana yang telah 
dijelaskan oleh Allah S.W.T dalam surah al-Nahl (16:36).  

Realiti kebenaran dan kewibawaan al-Qur’an sebagai sumber ilmu dan hidayah 
kepada sekalian manusia merupakan sesuatu yang tidak perlu diragui sama sekali. 
Hal ini secara jelas telah difirmankan oleh Allah S.W.T dalam surah al-Baqarah yang 
telah menyifatkan bahawasanya al-Qur’an itu tidak perlu diragui dan disangsi akan 
kebenaran risalahnya. Ia juga mampu menjadi penyembuh, petunjuk serta rahmat 
kepada orang-orang yang beriman sebagaimana yang telah difirmankan oleh Allah 
S.W.T dalam ayat ke-10 dalam surah Yunus (10:10). Secara keseluruhannya, 
keberadaan al-Qur’an pada kedudukan wahyu yang tertinggi seharusnya 
dimanfaatkan dengan sebaiknya dengan mempraktikkan secara menyeluruh terhadap 
isi kandungannya sebagai sumber utama pemerolehan ilmu mahupun hidayah. Hal ini 
turut dijelaskan menerusi ayat ke-29 dalam surah Saad yang memperihalkan 
berkenaan kitab al-Qur’an yang mengandungi banyak faedah dan juga manfaat yang 
boleh diambil oleh golongan-golongan manusia yang sentiasa berfikir.  

Dalam konteks kajian ini yang memfokuskan al-Qur’an sebagai sumber 
pendekatan pemanfaatan, ia boleh difahami sebagai satu usaha atau tatacara untuk 
mengambil manfaat atau kelebihan daripada al-Qur’an sebagai sumber ilmu dan 
hidayah. Dalam konteks yang lebih jelas lagi, pemanfaatan yang dimaksudkan adalah 
dengan menjadikan ayat al-Qur’an sebagai pendekatan pemanfaatan bagi 
menjelaskan fenomena kajian agar ia dapat dilihat dengan lebih jelas dan 
komprehensif. Bertolak daripada gambaran awal ini, khususnya dalam mendepani 
konsep pemanfaatan dalam konteks sastera, Zulkarnain Mohamed (2010:128-130) 
telah menjelaskan terdapat dua konsep penting yang perlu difahami dan dihadam 
secara mendalam iaitu yang pertama istinbat dan yang kedua ialah iqtibas.  

Merujuk kepada yang pertama iaitu istinbat, ia boleh difahami sebagai rumusan 
dan pengambilan pelajaran yang menitikberatkan kepada keyakinan tauhid dan 
penghormatan kepada al-Qur’an sebagai sumber tertinggi. Beralih kepada yang kedua 
pula iaitu iqtibas, ia boleh dilihat sebagai satu proses pengadaptasian kepada sesuatu 
bentuk yang tertentu yang cenderung terhadap elemen positif dan juga yang negatif. 
Contoh iqtibas yang bernada positif boleh dilihat menerusi karya Ashab al-Ukhdud 
yang dikarang oleh Mahmud Ahmad Najib yang mengambil inspirasi menerusi kisah 
yang terdapat dalam surah al-Buruj. Manakala contoh iqtibas yang bernada negatif 
boleh disaksikan secara jelas dalam novel Awlad Haratina yang banyak 
menyalahgunakan dan menghina penamaan nabi, malaikat dan sebagainya 
(Zulkarnain Mohamed 2010:128-130). 

Menyentuh mengenai kajian ini, secara dasarnya ia telah mempratikkan kaedah 
istinbat sebagai asas penting dalam penerokaan fenomena kajian ini yang ingin 
memperlihatkan sisi keupayaan ayat pertama daripada surah al-Nur untuk dijadikan 
sebagai asas penting perbahasan falsafah sastera Islami yang melibatkan tokoh-tokoh 
yang pelbagai. Hal ini kerana melalui kaedah istinbat, pemilihan dan penerokaan 
terhadap ayat pertama daripada surah al-Nur akan dilakukan bagi mencari perkaitan 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

7 
 

dan hubungan yang wujud antara tiga elemen penting iaitu surah, persuratan dan 
sastera Islami. Seterusnya, kaedah istinbat akan dilakukan terhadap ayat pertama 
surah al-Nur tersebut dengan memberi penjustifikasian tiga penamaan elemen iaitu 
sumber, prinsip dan juga matlamat yang dibuat berdasarkan potongan ayat daripada 
surah tersebut. 

Justeru, jelas di sini bahawa pendekatan pemanfaatan sumber, iaitu al-Qur’an 
telah dilakukan dengan menggunakan kaedah istinbat terhadap ayat pertama surah al-
Nur tersebut sekaligus telah memperakui ketinggian al-Qur’an sebagai sumber yang 
tidak perlu diragui sama sekali. Kaedah istinbat dalam konteks ini juga boleh 
difahami sebagai satu kaedah atau mekanisme untuk merumus dan mengambil 
manfaat secara terus dan langsung daripada al-Qur’an. Oleh yang demikian, 
perbahasan dalam bahagian selanjutnya akan melihat dengan lebih dekat lagi 
berkenaan elemen-elemen yang menjadi indikator utama kepada pemilihan ayat 
pertama surah al-Nur sebagai sumber pendekatan pemanfaatan dalam kajian ini.  

Elemen Pendekatan Pemanfaatan  
Setelah menyoroti perbahasan sebelumnya mengenai pemanfaatan sebagai 
pendekatan dan juga al-Qur’an sebagai sumber pendekatan pemanfaatan, bahagian 
ini akan memfokuskan kepada elemen pendekatan pemanfaatan. Bertitik tolak 
daripada ini, secara asasnya kajian ini telah memanfaatkan al-Qur’an sebagai sumber 
utama dalam melihat fenomena atau isu yang ingin dikaji iaitu berkaitan dengan 
perbahasan falsafah dalam sastera Islami. Justeru, ayat al-Qur’an yang dipilih sebagai 
pendekatan pemanfaatan dalam kajian ini ialah surah al-Nur (24:1) yang dapat 
ditelusuri menerusi paparan di bawah:  

 سُورةٌَ أنَزلَْنٰـَهَا وَفَـرَضْنٰـَهَا وَأنَزلَْنَا فِيهَآ ءَايٰـَتٍۭ بَـيِّنٰـَتٍۢ لَّعَلَّكُمْ تَذكََّرُونَ 
Terjemahan: 

Ini ialah satu “surah” yang Kami turunkan, dan Kami wajibkan hukum hukumnya, 
serta Kami turunkan padanya ayat-ayat keterangan yang nyata supaya kamu 
beringat (mengamalkannya). 

Berdasarkan pandangan yang dikemukakan oleh al-Maraghi dalam tafsirnya, 
beliau menyebut bahawa ayat pertama daripada surah al-Nur ini menjelaskan 
mengenai ketetapan dan kewajipan yang telah Allah S.W.T tentukan kepada sekalian 
manusia yang terdiri daripada hukum-hakam agama bagi menjamin kemaslahatan 
dan kebaikan kehidupan di dunia dan di akhirat. Hukum-hakam ini juga bukan 
sekadar hukuman, tetapi merupakan satu bentuk penjagaan dan pemeliharaan kepada 
manusia itu sendiri bagi mengelakkan terdedah kepada pelbagai musibah dan 
keburukan. Di samping itu juga, al-Maraghi turut menjelaskan bahawa ketetapan 
yang diturunkan oleh Allah S.W.T itu juga turut melibatkan hubungan sesama 
manusia yang melibatkan adab-adab tertentu seperti adab berziarah, menjaga perilaku 
dan tutur kata. Secara keseluruhannya, beliau merumuskan bahawa ayat pertama ini 
merupakan sebahagian daripada pemberitahuan mengenai hukum-hakam yang wajib 
bagi manusia ikuti dan taati (Al-Maraghi 1998:320). 



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

8 
 

Selain itu, ahli tafsir lain antaranya Sa’id Hawwa juga menjelaskan tafsiran ayat 
pertama surah al-Nur tersebut mengandungi satu perintah yang mesti dilaksanakan 
oleh manusia kerana di situ terdapat kefardhuan dan hukum-hakam yang kesemuanya 
merupakan sebahagian intipati yang terdapat dalam Islam (Sacid Hawwa 2003:3685). 
Al-Zuhayli juga dalam tafsirnya pada ayat pertama surah al-Nur ini menjelaskan 
hukum-hakam dan ketetapan ini sebagai satu peringatan kepada golongan yang 
beriman untuk mendidik jiwa dan diri mereka serta untuk mempertingkatkan 
ketaqwaan kepada Allah S.W.T (Al-Zuhayli 1998:122). Jelas di sini menunjukkan 
bahawa ayat pertama surah al-Nur ini merumuskan mengenai ketetapan dan hukum-
hakam yang telah ditentukan oleh Allah S.W.T bersertakan dengan keterangan yang 
jelas agar manusia dapat mengambil peringatan dan pengajaran. 

Berdasarkan ayat pertama surah al-Nur ini, antara faktor pemilihannya sebagai 
sumber pendekatan pemanfaatan adalah pada perkataan pertama dalam ayat tersebut 
iaitu ‘surah’. Hal ini adalah kerana istilah ‘surah’ (سورة) yang dipetik menerusi ayat 
di atas merupakan petunjuk atau indikator utama yang menghubungkannya dengan 
istilah ‘persuratan’. Seterusnya istilah ‘persuratan’ ini juga sangat hampir kepada 
istilah ‘sastera Islami’. Hal ini juga dinyatakan oleh Adli Yaacob dalam kajian beliau 
mengenai analisis ringkas mengenai konsep dan teori sastera Islami di Malaysia. 
Dalam kajian tersebut, beliau menyatakan bahawa istilah ‘persuratan’ berasal 
daripada perkataan Arab iaitu ‘surah’ dan seterusnya beliau menjadikan ayat pertama 
surah al-Nur tersebut sebagai dalil utama yang menghubungkaitkan istilah ‘surah’, 
‘persuratan’ dengan ‘sastera Islami’. Beliau juga menyatakan bahawa ‘surah’ juga 
membawa makna tempat turun yang suci dan mempunyai ketinggian martabat 
berdasarkan syair penyair terkenal Arab iaitu al Nabighah al-Zubyan (Adli Yaacob 
2007:30-31):  

ى � ملك دوهنا یتذبذب   أمل �� أن هل� أعطاك سورة * ��

Berdasarkan syair ini, Adli Yaacob (2007:31) mengemukakan pandangan 
bahawa istilah ‘persuratan’ yang berasal daripada ‘surah’ itu membawa makna yang 
lebih bererti apabila ia bukan hanya menekankan soal bentuk dan struktur semata-
mata, bahkan mempunyai isian wacana yang tinggi seperti yang terdapat dalam Al-
Qur’an. Oleh demikian, kajian ini memilih istilah ‘surah’ yang dipetik menerusi surah 
al-Nur (24:1) kerana wujud jaringan yang signifikan dengan kedua-dua istilah lain 
yang telah disebutkan sebelum ini iaitu ‘persuratan’ dan juga ‘sastera Islami’. Justeru, 
jaringan yang wujud ini sebenarnya telah menatijahkan satu konotasi yang positif 
terhadap kajian ini yang memfokuskan kepada perbahasan prinsip Islam dalam 
kritikan sastera sebagai induk utama yang mencernakan buah fikiran dan idea yang 
sedia wujud dalam pemikiran tokoh yang dikaji. 

Secara umumnya, bilangan istilah ‘surah’ yang wujud dalam al-Qur’an adalah 
sebanyak sembilan tempat yang terletak pada kedudukan dalam surah-surah yang 
berbeza. Surah surah berkenaan ialah surah al-Baqarah (2:23), al-Taubah (9:64; 86; 
124; 127), Yunus (10:38), al-Nur (24:1), al-Zukhruf (43:53) dan yang terakhir 
Muhammad (74:51). Berdasarkan penelitian terperinci yang dilakukan terhadap 
kesemua istilah ‘surah’ yang wujud dalam surah-surah berikut dengan merujuk 
kepada terjemahan al-Qur’an, didapati kesemua istilah ‘surah’ berkenaan membawa 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

9 
 

pengertian dan maksud yang sama iaitu surah yang dapat difahami sebagai 
sebahagian daripada al-Qur’an. Walaupun demikian, terdapat istilah ‘surah’ yang 
membawa pengertian yang agak berlainan iaitu merujuk kepada surah al-Zukhruf 
(43:53) yang membawa pengertian sebagai gelang-gelang. Meskipun terdapat satu 
istilah ‘surah’ yang berlainan terjemahannya, majoriti terjemahan pada surah-surah 
yang lain berkongsi pada satu makna yang disepakati secara literal iaitu membawa 
pengertian sebagai surah daripada al-Qur’an yang mempunyai sebanyak 114 surah. 

Walaupun majoriti terjemahan istilah ‘surah’ merujuk kepada satu makna 
pengertian yang sama, namun dalam pemilihan sumber pendekatan pemanfaatan 
perlu wujud satu kesinambungan hubungan yang signifikan dengan fokus atau isu 
yang menjadi tumpuan kajian. Hal ini penting bagi memudahkan isu kajian itu 
difahami dengan mudah seterusnya permasalahan kajian dapat diselesaikan dengan 
jayanya. Berdasarkan kajian ini, ayat pertama surah al-Nur dipilih sebagai sumber 
pendekatan pemanfaatan kerana ayat ini menjustifikasikan matlamat kajian ini 
dilakukan terutamanya dalam mencerakinkan elemen-elemen perbahasan falsafah 
sastera Islami kepada elemen sumber, prinsip dan matlamat. Pemilihan ayat ini juga 
adalah berdasarkan keterangan daripada kajian Adli Yaacob (2007) yang juga 
memilih ayat pertama daripada surah al Nur ini untuk dijadikan sebagai asas untuk 
dihubungkaitkan dengan ‘persuratan’ dan seterusnya dihubungkan kepada ‘sastera 
Islami’. Adapun ayat-ayat lain selain surah al-Nur (24:1) tidak menggambarkan 
secara tepat dan objektif mengenai isu yang ingin dikaji dalam kajian ini. Pemilihan 
ayat pertama surah al-Nur ini juga dapat menghubungkan secara tepat dengan objektif 
kajian yang bertujuan untuk memahami falsafah sastera Islami melalui pencerakinan 
kepada elemen-elemen yang telah ditentukan. Pentafsiran dan konotasi ayat juga 
dilihat seiring dan selari dengan fenomena yang menjadi tumpuan dalam kajian ini 
berbanding dengan ayat-ayat lain yang mengandungi istilah ‘surah’. 

Berbalik kepada pemaknaan istilah ‘surah’, jika dirujuk secara literal atau pada 
makna dari segi bahasa, asal istilah ini terbentuk daripada tiga perkataan utama iaitu 
( ر –و  –س  ) yang membawa maksud naik atau tinggi (Ibn Faris 1999:115). Al-Jawhari 
(2007:523) dalam magnum opus beliau yang terkenal iaitu al-Sihhah, merungkaikan 
pengertian ‘surah’ sebagai satu asas daripada asas-asas yang berselerakan antara satu 
sama lain. Beliau juga mendefinisikan ‘surah’ sebagai satu asas yang membentuk 
binaan yang kukuh. Menurut pendapat para mufassirin atau ahli tafsir mengenai 
pengertian istilah ini dalam surah al-Nur (24:1) pula, antaranya al-Qanuji (1992:163) 
yang berpendapat bahawa ‘surah’ itu merujuk kepada tempat yang mulia dan agung. 
Oleh yang demikian, bahagian-bahagian yang mengandungi ayat-ayat al-Qur’an telah 
dinamakan sebagai ‘surah’ bagi mengiktiraf dan mengagungkan kemuliaan dan 
kebesaran mukjizat terbesar yang diutuskan kepada Rasulullah S.A.W. Ibn ‘Asyur 
(1997:142) dalam karyanya al-Tahrir wa al-Tanwir pula berpendapat bahawa ‘surah’ 
itu merujuk kepada juzuk tertentu atau sebahagian daripada al-Qur’an yang 
mempunyai permulaan, pengakhiran dan bilangan ayat.  

Nada yang sama dengan Ibn ‘Asyur juga turut disuarakan oleh al-Zuhayli 
(1998:121) yang berpendapat bahawa pengertian ‘surah’ itu merujuk kepada 
sekumpulan ayat daripada ayat-ayat al-Qur’an yang dibatasi dengan permulaan dan 
pengakhiran yang diutuskan oleh Allah kepada Rasulullah melalui perantaraan Jibril 



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

10 
 

a.s. Malahan beliau juga turut menyatakan bahawa unsur al-balaghah yang terdapat 
dalam ‘surah’ itu menunjukkan kepada unsur ketinggian yang boleh diinterpretasikan 
sebagai satu bentuk kebesaran dan keagungan yang dikurniakan oleh Allah serta 
menjadi kelaziman untuk memelihara dan menjaga kesuciannya. 

Ibn Kathir (1993:248) dalam tafsirnya juga berpandangan bahawa ‘surah’ itu 
merupakan satu bentuk penegasan dan peringatan yang diberikan oleh Allah untuk 
menjaga dan memeliharanya. Ini bertujuan untuk memuliakan kalamullah yang 
diturunkan oleh-Nya khusus untuk memberi panduan kepada umat manusia dan 
mengeluarkan mereka daripada kegelapan kepada cahaya hidayah yang terang. 
Berdasarkan penerangan yang telah diutarakan dengan terperinci mengenai istilah 
‘surah’ daripada konteks bahasa dan tafsiran para ahli tafsir, dapat disimpulkan 
bahawa istilah ‘surah’ itu membawa suatu pengertian yang mulia, tinggi dan agung 
kerana ‘surah’ itu merupakan mesej dan perutusan yang datang terus daripada Allah 
kepada manusia melalui utusan-Nya iaitu Rasulullah.  

Di samping itu, istilah ‘surah’ yang pada asasnya berasal dan berakar umbi 
daripada al-Qur’an turut dipinjam dan digunakan dalam bahasa Melayu sebagai 
perbendaharaan kata. Hal ini turut diakui oleh tokoh sastera Islami yang terkenal di 
Malaysia iaitu Shafie Abu Bakar yang mengungkapkannya dalam makalah yang 
ditulis dalam blog peribadi beliau yang berbunyi “Istilah surah yang juga boleh dibaca 
sebagai surat ini tidak saja terkenal di dalam bahasa Arab, bahkan keluar dari bahasa 
Arab. Misalnya ia juga terkenal dan digunakan di dalam bahasa Melayu yang istilah 
ini dikenali sebagai surat dan persuratan” (Shafie Abu Bakar 2015). Kenyataan ini 
jelas menunjukkan bahawa istilah surat atau persuratan berasal daripada bahasa Arab 
ataupun lebih tepat diambil daripada perbendaharaan kata al-Qur’an iaitu ‘surah’. Jika 
ditinjau dan disoroti definisi ‘surat’ ini membawa pengertian kertas yang ditulis atau 
segala sesuatu yang tertulis atau tercetak (Kamus Dewan 2013:1548) manakala 
definisi ‘persuratan’ pula bererti perihal tulis menulis, kepustakaan atau 
kesusasteraan (Kamus Dewan 2013:1549). Di sini, kesimpulan awal yang dapat 
dibuat dan dilihat secara terus ialah wujud satu hubungan yang signifikan antara 
istilah ‘surah’ dan juga ‘persuratan’. 

Selain itu, pemaknaan ‘surah’ juga yang didasarkan kepada al-Qur’an membawa 
satu mesej penting berupa satu sistem ‘kitabah’ yang lengkap dan menjadi panduan 
untuk sekalian umat di muka bumi ini. Hubungan ‘surah’ dan ‘persuratan’ juga tidak 
dapat dipisahkan kerana genetik Islam telah memperikatkan kedua-duanya justeru 
fokus prinsip Islam dalam kritikan sastera yang ingin diterapkan dalam kajian ini 
amat berkaitan sekali dengan istilah ‘surah’ yang menjadi perbahasan di awal 
bahagian ini. Perkaitan pemaknaan atau dilalah istilah ‘surah’, ‘persuratan’ dan juga 
‘sastera Islami’ pada realitinya mempunyai satu jaringan etimologi yang sangat kuat 
dan saling bergantungan antara satu sama lain. Pemaknaan ini membawa isyarat dan 
konotasi yang lengkap melalui istilah ‘surah’ yang didasarkan oleh wahyu Ilahi yang 
berteraskan ‘huda’, ‘al haq’ dan ‘al-furqan’ yang membezakan antara hak dan batil. 
Hubungan istilah ‘surah’ dan sastera Islami juga mempunyai perkaitan yang sangat 
erat dan kukuh berikutan matlamat kritikan sastera berteraskan Islam juga ingin 
membawa manusia kepada Allah S.W.T dan Islam sebagai agama yang diredhai-Nya. 
Justeru, perkaitan pemaknaan hubungan ini yang menjadi justifikasi utama pemilihan 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

11 
 

istilah ‘surah’ dalam surah al Nur (24:1) untuk dihubungkan dengan fokus utama 
kajian ini untuk mengkaji keupayaan ayat tersebut sebagai perbahasan kajian falsafah 
sastera Islami. Pertalian hubungan antara ketiga-tiga istilah ini dapat dilihat menerusi 
rajah di bawah.  

 
Surah Persuratan  

Sastera Islami 

Hubungan istilah ‘surah’, ‘persuratan’ & ‘sastera Islami’ 
 

Justifikasi Elemen Pendekatan Pemanfaatan  
Perbahasan kali ini akan melihat justifikasi elemen pendekatan pemanfaatan yang 
akan digunakan dalam merungkai perbahasan falsafah sastera Islami. Menyentuh 
mengenai pemilihan ayat pertama surah al-Nur ini, ia sangat berkait rapat dengan 
aspek falsafah dan pemikiran. Terdapat banyak kajian yang mengkaji berkenaan 
falsafah dan pemikiran namun kajian yang mempunyai perkaitan yang cukup 
signifikan dengan kajian ini antaranya kajian Azmul Fahimi (2012), Mohamad Zaidin 
(2013), Mohamad Zaidin et.al (2016), dan juga yang terakhir kajian Mohd Syahmir 
(2014; 2015). Berkaitan kajian Azmul Fahimi (2012), beliau telah memfokuskan 
kepada falsafah Ibn Miskawayh dalam mahakaryanya yang terulung iaitu Tajarib al-
Umam dengan penumpuan diberikan kepada perbahasan epistemologi meliputi aspek 
skop, metode penulisan dan kerangka falsafah.  

Kajian Mohamad Zaidin (2013) pula memperhalusi berkenaan falsafah dialog 
peradaban Badiuzzaman Said al-Nursi menerusi karya Rasa’il al-Nur dengan 
penekanan kepada pemanfaatan ayat ke-13 daripada surah al-Hujurat yang 
membentuk empat tema besar iaitu tema asas, prinsip, strategi dan matlamat. Begitu 
juga dengan kajian Mohamad Zaidin et.al (2016) yang mengaplikasikan kaedah 
pemanfaatan yang sama menerusi ayat daripada surah tersebut, namun fokus 
perbincangan kajian beliau lebih tertumpu kepada perbandingan antara dialog 
peradaban dan pertembungan peradaban. Manakala yang terakhir, kajian Mohd 
Syahmir (2014;2015) pula menganalisis konsep saintifik Ibn al Haytham dengan 
menggunakan kajian penerokaan berasaskan pemerincian terhadap aspek sumber, 
elemen saintifik, prinsip, fungsi dan matlamat penyelidikan. 

Secara keseluruhannya, mesej yang ingin diketengahkan mengenai kelima-lima 
kajian ini ialah pendominasian dan pembinaan konseptual dalam mencerakinkan idea 
dan pemikiran tokoh-tokoh yang dikaji menerusi karya mereka. Hal ini secara 
langsung bertepatan dengan ‘nature’ kajian ini yang mengkaji Al-Qur’an sebagai 
sumber pendekatan untuk perbahasan falsafah sastera Islami. Dalam konteks kajian 
ini, kajian yang dilakukan oleh Mohamad Zaidin (2013) dan Mohamad Zaidin et.al 
(2016) dilihat cukup signifikan untuk dijadikan asas dan contoh terbaik kerana kedua-
dua kajian ini turut memanfaatkan ayat al-Qur’an untuk dijadikan asas kepada 
penamaan elemen elemen yang kemudiannya dijadikan sebagai topik perbahasan 
dalam aspek pemikiran tokoh. Oleh yang demikian, penamaan elemen yang telah 



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

12 
 

dikenal pasti berdasarkan potongan ayat pertama surah al-Nur ialah elemen sumber, 
prinsip dan matlamat. Perincian seterusnya akan memperhalusi justifikasi pemilihan 
elemen sumber yang didasarkan oleh pandangan ahli tafsir dan sebagainya.  

Elemen Sumber  
 سورَ ةٌ أنَزَلٰنها

Maksudnya :  

Ini ialah satu “surah” yang Kami turunkan 

Berdasarkan potongan ayat di atas menerusi surah al-Nur (24:1), penamaan 
elemen sumber dipilih berdasarkan kepada beberapa asas dan justifikasi yang penting. 
Pertamanya, definisi sumber secara literal boleh difahami sebagai asal, mula atau 
punca (Kamus Dewan 2013:1541). Seterusnya perkataan (ا ل�ن نن ننل ) berasal daripada) أ� � 
(yang mempunyai penambahan imbuhan ) أ )pada perkataan tersebut yang memberi 
pengertian sebagai ‘menurunkan’. Pemaknaan perkataan )ا ل�ن نن  ini membawa maksud( أ�
seolah-olah ada yang ‘menurunkan’ daripada sesuatu tempat atau kedudukan yang 
tinggi daripada kedudukan yang asal (Al-Syacrawi 2010:519). Pandangan ahli tafsir 
pula antaranya al Alusi dalam karyanya Ruh al-Macani menyifatkan perkataan ini 
merupakan penerangan ke atas sifat ‘surah’ untuk memperbesarkan dan 
mengagungkan kalamullah tersebut. Ini juga merupakan satu bentuk pengkhususan 
bahawa ‘surah’ itu merupakan penurunan daripada Allah S.W.T supaya menjadi 
panduan dan peringatan buat umat manusia keseluruhannya (Al-Alusi 1994:273).  

Al-Zuhayli pula dalam tafsirnya menyebut bahawa (ا ل�ن نن  merupakan satu (أ�
pemberian dan wahyu agung yang dikurniakan oleh Allah S.W.T kepada Rasulullah 
S.A.W. Beliau juga menyifatkan ungkapan ‘dengan penurunan’ itu membawa 
pengertian sebagai satu pergerakan dari atas ke bawah dan merupakan isyarat yang 
menunjukkan ketinggian yang merujuk kepada al-Qur’an yang merupakan milik dan 
kalamullah yang agung (Al-Zuhayli 1998:121). Penerangan dan huraian tersebut 
secara ringkasnya dapat memberi kefahaman yang mudah mengenai makna tafsiran 
perkataan (ا ل�ن نن  yang merujuk kepada penurunan al-Qur’an daripada Allah S.W.T (أ�
kepada umat manusia. Hal ini juga dapat memberikan gambaran dan perlambangan 
yang signifikan bahawa al-Qur’an yang memiliki kemuliaan yang tinggi telah 
diturunkan ke atas manusia yang serba hina dan mempunyai banyak kelemahan. 
Bertitik tolak dengan kehinaan dan kelemahan ini yang menyebabkan manusia itu 
memerlukan satu bentuk panduan dan petunjuk agar dapat memandu mereka melayari 
kehidupan dengan redha Ilahi.  

Dengan demikian, pemilihan penamaan elemen sumber bagi potongan ayat itu 
tadi memiliki kewajaran apabila dihubungkan pengertian sumber secara literal iaitu 
asal atau punca. Hal ini kerana sesuatu yang diturunkan atau dilepaskan semestinya 
mempunyai tempat atau punca asal ia diturunkan. Dalam keadaan ini, al-Qur’an tidak 
turun dengan sendirinya bahkan mukjizat teragung ini diturunkan oleh Allah S.W.T 
kepada Rasulullah S.A.W melalui perantaraan Jibril A.S. Justeru, dapat difahami 
bahawa Allah S.W.T telah bertindak sebagai ‘tempat asal’, ‘punca’ ataupun ‘sumber’ 
al-Qur’an itu diturunkan kepada manusia. Dengan melihat kepada kewajaran 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

13 
 

pemaknaan atau dilalah sumber secara literal dan tafsiran potongan ayat secara 
kontekstual, dapat dirumuskan satu hubungan yang mewajarkan penamaan elemen 
sumber dalam perbahasan falsafah sastera Islami dalam kajian ini untuk dilaksanakan. 

Elemen Prinsip 
 وَفَـرَضْنٰـَهَا وَأنَزلَْنَا فِيهَآ ءَايٰـَتٍۭ بَـيِّنٰـَتٍۢ 

Maksudnya: 

Dan Kami wajibkan hukum-hukumnya, serta Kami turunkan padanya ayat-ayat 
keterangan yang nyata  

Potongan ayat yang kedua ini mewakili penamaan elemen prinsip yang 
dijustifikasikan melalui tafsiran para ahli tafsir mengenai potongan ayat ini. Definisi 
prinsip secara dasarnya ialah asas atau dasar yang menjadi pokok sesuatu pemikiran, 
kajian dan tindakan. Ia juga boleh diinterpretasikan sebagai hukum (Kamus Dewan 
2013:1232). Mengikut pandangan ahli tafsir mengenai potongan ayat ini, antaranya 
al-Qanuji (1992:164), beliau menafsirkan (ا  sebagai satu ketetapan hukum yang (وفرض�ن
telah difardu dan diwajibkan ke atas manusia seperti larangan berzina, qazaf, li’an, 
menundukkan pandangan dan sebagainya. Al-Tabari pula dalam tafsirnya 
berpandangan bahawa  ٍۢوَأنَزلَْنَا فِيهَآ ءَايٰـَتٍۭ بَـيِّنٰـَت merujuk kepada satu ketetapan daripada 
Allah S.W.T yang meliputi perkara yang halal, haram dan hukuman had (Al-Tabari 
2005:5972). Selain itu, ahli tafsir lain seperti al-Suyuti juga mentafsirkan  وَفَـرَضْنٰـَهَا 
sebagai satu kefarduan yang telah Allah S.W.T tetapkan, menghalalkan perkara yang 
dihalalkan oleh-Nya, mengharamkan perkara yang diharamkan-Nya, menyuruh 
melakukan perkara yang halal dan melarang melakukan perkara yang haram. Beliau 
juga berpandangan dan mentafsirkan  ٍۢبَـيِّنٰـَت ءَايٰـَتٍۭ  فِيهَآ   sebagai satu ketetapan وَأنَزلَْنَا 
yang mengandungi asas halal, haram dan hudud ataupun hukuman had (Al-Suyuti 
2000:36-37). 

Ibn Kathir juga sependapat dengan pandangan al-Tabari dan al-Suyuti dalam 
mentafsirkan وَفَـرَضْنٰـَهَا dengan membawa pengertian sebagai asas halal, haram, 
penyuruhan, larangan dan hukuman had. Manakala tafsiran  ٍۢوَأنَزلَْنَا فِيهَآ ءَايٰـَتٍۭ بَـيِّنٰـَت oleh 
beliau merujuk kepada satu bentuk penerangan, penjelasan dan interpretasi yang jelas 
(Ibn Kathir 1993:248). Yang terakhir, pandangan yang dikemukakan oleh al-Zuhayli 
juga membawa satu pengertian yang besar mengenai fungsi dan kewajaran potongan 
ayat ini apabila beliau mentafsirkan  ٍۢبَـيِّنٰـَت sebagai satu bentuk petunjuk dan 
pemaknaan yang terang dan jelas terhadap segala apa yang terkandung dalam hukum-
hakam yang telah ditetapkan oleh Allah S.W.T (Al-Zuhayli 1998:122). Pentafsiran 
ini sememangnya membawa konotasi dan isyarat yang jelas yang membuktikan 
bahawa asas halal dan haram serta ‘al-amr bi al-macruf wa al-nahi al-munkar’ 
menjadi satu prinsip dan panduan yang telah Allah S.W.T tetapkan kepada para 
hamba-Nya.  
 

Huraian dan perincian panjang lebar yang telah dipetik menerusi pandangan dan 
tafsiran para ahli tafsir yang muktabar sememangnya telah menguatkan justifikasi 
pemilihan penamaan potongan ayat ini dengan penamaan elemen prinsip. Perkara ini 



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

14 
 

berikutan intipati tafsiran potongan ayat ini memperlihatkan satu bentuk penetapan 
yang telah Allah S.W.T tetap dan wajibkan ke atas para hamba-Nya di muka bumi ini 
yang meliputi perkara-perkara yang halal dan haram. Berpandukan kepada manusia 
yang beriman dan bertaqwa sepenuhnya kepada Allah S.W.T, mereka akan 
menjadikan halal dan haram sebagai satu prinsip dan asas untuk diikuti dan dijauhi 
serta menjadikannya sebagai garis sempadan yang jelas untuk membezakan antara 
kedua-duanya. Begitu juga berkaitan hukum-hakam yang telah ditetapkan oleh-Nya, 
manusia yang beriman akan menjadikan atau menetapkannya sebagai satu prinsip dan 
asas yang paling awal untuk diikuti. Hal ini sebagai tanda mensyukuri segala kurniaan 
dan rahmat yang telah diberikan oleh Allah S.W.T.  

Dengan merujuk kepada definisi prinsip yang membawa pengertian sebagai asas 
atau dasar yang membentuk satu pemikiran yang besar dan jitu, dapat difahami 
bahawa Islam sebagai satu-satunya agama yang diredhai Allah S.W.T telah 
menetapkan prinsip syariat yang dalamnya terkandung asas halal, haram dan 
hukuman had untuk panduan buat umat manusia di muka bumi ini. Oleh yang 
demikian, berdasarkan hubungan definisi prinsip secara literal dengan pengertian 
kontekstual potongan ayat  َب ـَو ءَايٰـَتٍۭ  فِيهَآ  يِّنٰـَتٍۢ أنَزلَْنَا   dapat dirumuskan bahawa wujud 
jalinan dilalah atau pemaknaan yang menghubungkan antara kedua-duanya 
seterusnya menjustifikasikan penamaan elemen prinsip ini berasaskan potongan ayat 
di atas.  

Elemen Matlamat 

 لَّعَلَّكُمْ تَذكََّرُونَ 
Maksudnya:  

Supaya kamu beringat (mengamalkannya). 

 
Seterusnya, potongan ayat yang terakhir ini mewakili penamaan elemen 

matlamat. Definisi matlamat secara literalnya membawa pengertian sebagai sasaran 
atau sesuatu yang hendak dicapai (Kamus Dewan 2013:1009). Menurut pandangan 
ahli tafsir antaranya al-Zuhayli, beliau berpandangan  

َ
رُون

َّ
ک

َ
ذ

َ
ت  ْ ُ�

َّ
عَل

َّ
 membawa mesej ل

supaya sentiasa berhati-hati, beringat, berwaspada untuk melakukan perkara yang 
haram dan ditegah oleh Allah S.W.T. Perkataan لعل pada ayat tersebut juga membawa 
maksud sebagai satu bentuk persediaan (Al-Zuhayli 1998:122). Al-Tabari juga dalam 
tafsirnya menyebut bahawa potongan ayat terakhir daripada ayat pertama surah al-
Nur itu menyuruh untuk betul-betul mengambil berat dan perhatian terhadap ayat-
ayat yang mengandungi hukum hakam yang jelas yang telah diturunkan oleh Allah 
S.W.T (Al-Tabari 2005: 5972). Jika ditinjau dan dihayati pengertian kontekstual 
daripada pandangan ahli tafsir seperti yang telah disebut, konotasi yang digambarkan 
seolah-olah suatu bentuk arahan dan penegasan daripada Allah S.W.T kepada 
manusia supaya mengambil berat atau mengambil peduli tentang arahan tersebut dan 
tidak sama sekali memandang enteng. Perkataan لعل ini juga membawa maksud 
sebagai harapan dan dalam konteks ini merupakan harapan Allah S.W.T untuk 
hamba-Nya agar sentiasa memperingati dan mengamalkan segala yang disuruh dan 



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

15 
 

meninggalkan apa yang dilarang. Tujuan atau matlamat akhir terhadap perintah Allah 
S.W.T tersebut adalah untuk menjadikan para hamba-Nya taat dan akur sekaligus 
menjadi orang yang beriman dan bertaqwa sebagai bekalan penting di akhirat kelak. 

Secara umumnya, pemaknaan tersirat  
َ

رُون
َّ
ک

َ
ذ

َ
ت  ْ ُ�

َّ
عَل

َّ
 boleh difahami sebagai satu ل

bentuk hikmah yang Allah S.W.T janjikan kepada hamba-Nya jika mengamalkan 
segala yang diperintahkan-Nya. Dalam konteks ini, apabila kamu melaksanakan apa 
yang diperintahkan nescaya kamu akan memperoleh darjat dan kedudukan tertinggi 
di sisi Allah S.W.T. Dan sudah menjadi satu kemestian, memperoleh darjat tertinggi 
di sisi-Nya merupakan matlamat, sasaran atau ghayah orang-orang yang beriman dan 
bertaqwa kepada Allah S.W.T dengan sebenar-benarnya. Oleh yang demikian, dapat 
difahami secara simbolik hubungan pemaknaan literal matlamat yang membawa 
pengertian sebagai sasaran atau sesuatu yang hendak dicapai dengan pemaknaan 
kontekstual  

َ
رُون

َّ
ک

َ
ذ

َ
ت  ْ ُ�

َّ
عَل

َّ
 sebagai satu hubungan yang mempunyai rangkaian yang ل

signifikan. Atas kewajaran dan justifikasi ini, penamaan elemen matlamat 
mempunyai signifikasi yang jelas sebagai kerangka asas dalam perbahasan falsafah 
sastera Islami yang melibatkan kepelbagaian tokoh yang ingin dikaji.  

Kesimpulan 
Secara keseluruhannya, pemilihan ayat pertama surah al-Nur ini sebagai pendekatan 
pemanfaatan dilihat tepat dan bersesuaian dengan fokus kajian untuk mencari 
kerangka perbahasan falsafah sastera Islami. Pertamanya, istilah ‘surah’ yang 
membawa mesej al Qur’an berupa wahyu terus daripada Allah S.W.T merupakan 
padanan yang paling tepat untuk disesuaikan bersama sastera Islami yang turut 
membawa tujuan dan maqasid yang sama untuk berdakwah kepada umat manusia dan 
mentauhidkan Allah S.W.T. Kedua, potongan ayat yang telah dipecahkan kepada tiga 
bahagian turut membawa pengertian kontekstual yang sepadan dengan definisi literal 
bagi elemen sumber, prinsip dan matlamat. Justifikasi padanan ini didasarkan secara 
terus melalui pandangan ahli tafsir yang muktabar bagi melihat kerelevenan potongan 
ayat tersebut dengan pemilihan penamaan elemen. Secara tidak langsung ini 
bertepatan dengan ‘nature’ kajian ini yang memfokuskan kepada perbahasan falsafah 
sastera Islami. Secara tepatnya, pendekatan pemanfaatan yang dibina daripada Al-
Qur’an ini menerusi ayat pertama surah al-Nur ini boleh dijadikan sebagai tunjang 
kepada perbahasan falsafah sastera Islami di kalangan tokoh-tokoh di dunia Arab, 
alam Melayu dan juga boleh diperluaskan di negara-negara yang lain. Ia juga boleh 
dikembangkan melalui kajian falsafah perbandingan antara dua tokoh yang berbeza 
latar belakang budaya seterusnya menjadikannya tergolong dalam displin sastera 
bandingan.  

Kesimpulannya, hasil dan cadangan kajian ini telah menemukan penamaan 
elemen-elemen utama dalam perbahasan falsafah sastera Islami berdasarkan daripada 
pengaplikasian ayat pertama surah al-Nur dan juga menjadikan kajian Mohamad 
Zaidin (2013) dan Mohamad Zaidin et.al (2016) sebagai sandaran yang menyokong 
pembentukan penamaan elemen tersebut.  

Rujukan  
1. Al-Qur’an al-Karim  



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami 
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi 

 

16 
 

2. Adli Yaacob. 2007. Satu analisis ringkas konsep dan teori sastera Islam di 
Malaysia. Islamiyyat 29:3-34. 

3. al-Alusi, Abi al-Fadl Shihab al-Din al-Sayyid Mahmud. 1994. Ruh al-ma’ani fi 
tafsir al-Qur’an al-’Azim wa al-sab’ al-mathani. Jil.9. Bayrut: Dar al Kutub al 
‘Ilmiyyah.  

4. Al-‘Asqalani, Ahmad bin Ali bin Hajar. 2000. Fath al-bari sharh Sahih al-
Bukhari. Ulang Cetak. Jil.1. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

5. Azmul Fahimi Kamaruzaman. 2012. Epistemologi historiografi Miskawayh di 
dalam tajaribal-umam. Tesis PhD, Universiti Putra Malaysia.  

6. Al-Daqur, Sulaiman Muhammad. 2007. Al-Qasas al-Qur’ani ahdafuhu wa 
khasa’isihi wa minhaj. Amman: Dar al-Fadhila.  

7. Hassan Ibrahim Hassan. 1987. Sejarah Islam Siri Kedua. Terj. Ismail Mohd 
Hassan. Kuala Terengganu: Yayasan Islam Terengganu.  

8. Ibn ‘Asyur, Muhammad al-Tahir.1997. Tafsir al-tahrir wa al-tanwir. Jil.9. Tunis: 
Dar Suhnun.  

9. Ibn Faris, Abi al-Husin Ahmad. 1999. Mu’jam maqayis al-lughah. Jil.3. Bayrut: 
Dar al-Jil.16  

10. Ibn Kathir, ‘Imad al-Din Abu al-Fida’ Ismacil. 1993. Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. 
Jil.3. al-Qahirah: al-Maktabah al-Qimah.  

11. Al-Jawhari, Imam Isma’il bin Hamad. 2007. Mu’jam al-sihhah. Ulang Cetak. 
Bayrut: Dar al Ma’rifah.  

12. Kamus Dewan. 2013. Edisi ke-4. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. Al-
Maraghi, Ahmad Mustafa. 1998. Tafsir al-Maraghi. Jil.6. Bayrut: Dar al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah.  

13. Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad. 2013. Pemikiran Badi’al-Zaman Sa’id al-
Nursi terhadap dialog peradaban. Tesis Dr. Fal, Universiti Kebangsaan 
Malaysia.  

14. Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad, Wan Kamal Mujani & Ermy Azziaty Rozali. 
2016. Dialog peradaban dan pertembungan peradaban kajian perbandingan. 
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.  

15. Mohd Syahmir Alias. 2014. Konsep saintifik dalam kaedah penyelidikan 
berteraskan Islam: analisis pemikiran Ibn Al-Haytham. Disertasi Sarjana, 
Universiti Sains Malaysia.  

16. Mohd Syahmir Alias. 2015. Ibn Al-Haytham pelopor konsep penyelidikan 
saintifik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.  

17. Al-Qanuji, Abi Tayyib Siddiq Hassan ‘Ali Husin. 1992. Fath al-bayan fi maqasid 
al-Qur’an. Jil.9. Bayrut: al-Maktabah al-‘Asriyyah.  

18. Sa’id Hawwa. 2003. Al-Asas fi al-tafsir. Jil.7. Ulang Cetak. al-Qahirah: Dar al-
Salam.  

19. Shafie Abu Bakar. 2015. Konsep iqra’, qalam, surat dan kitab. 
http://drshafie.blogspot.my/2015/02/konsep-iqra-qalam-surat-dan kitab.html  
[2 Oktober 2015]  

20. Al-Suyuti, Imam Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman Ibn Abi Bakr. 2000. Al-Dur al 
manthur fi al tafsir al-ma’thur. Jil.5. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies 
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022) 

 

17 
 

21. Al-Sya’rawi, Muhammad Mutawalli. 2010. Khawatir imaniyyah. Jil.12. al-
Qahirah: Dar al-Nur.  

22. Al-Tabari, Abi Ja’far Muhammad Ibn Jarir. 2005. Jami’ al-bayan ‘an ta’wil ay 
al Qur’an. Jil.7. al-Qahirah: Dar al-Salam.  

23. Al-Zuhayli, Wahbah. 1998. Al-Tafsir al-munir fi al-‘aqidah wa al-syari’ah wa 
al-manhaj. Jil.17. Ulang Cetak. Dimasyq: Dar al-Fikr.  

24. Zulkarnain Mohamed. 2010. Al-Qur’an, Ilmu, Displin Islami dan Sastera. Dlm. 
Ungku Maimunah Mohd Tahir (pnyt). Kedudukan ilmu dalam kesusasteraan 
teori & praktis. hlm. 83-157. Bangi: Institut Alam dan Tamadun Melayu, 
Universiti Kebangsaan Malaysia. 

 


