Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

Received 1 June 2022 Accepted 1 June 2022
Revised 1 August 2022 Published 1 December 2022
Volume 2, December 2022 Pages 47-57

http://doi.org/

To cite:

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi. 2022. Sumber al-Qur’an sebagai pendekatan
pemanfaatan perbahasan falsafah sastera Islami. A/-Qalam International Journal of Arabic
Studies. Vol. 2 (December 2022)

DOI: http://doi.org/

Sumber al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan
Perbahasan Falsafah Sastera Islami

Sources of the Qur’an as an Approach to the Utilization
of the Debate of the Philosophy of Islamic Literature

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi'
Abstrak

Makalah ini bertujuan untuk melihat dan mengkaji peranan Al-Qur’an
sebagai sumber tertinggi yang digunakan sebagai pendekatan
pemanfaatan untuk kajian falsafah yang berteraskan kesusasteraan
Islami. Dari satu sudut, selain fungsi Al-Qur’an yang bertindak sebagai
‘dustur’, ‘huda’, ‘furqan’ dan ‘syifa’, ia juga boleh melangkaui kepada
suatu peringkat pengaplikasian atau pengadaptasian sebagai pendekatan
pemanfaatan yang digunakan sebagai kerangka perbahasan falsafah
dalam sastera Islami secara khusus dengan syarat menggunakan kaedah
‘istinbat’ sebagai instrumen utama. Ini tidak lain adalah untuk menjaga
kesucian dan ketinggian Al-Qur’an sebagai kalamullah yang tidak ada
keraguan padanya. Justeru, makalah ini telah menggunakan kaedah
induktif dengan menjadikan ayat pertama daripada surah al-Nur sebagai
asas penting kepada pembinaan elemen pendekatan pemanfaatan. Hasil
kajian telah menemukan bahawa terdapat tiga penamaan elemen yang
boleh dibentuk daripada ayat tersebut iaitu elemen sumber, elemen
prinsip dan yang terakhir elemen matlamat dan seterusnya boleh
dijadikan asas dan kerangka teori untuk kajian yang bersifat falsafah
khusus dalam bidang kesusasteraan Islami.

Kata kunci: Al-Qur’an, pemanfaatan, surah al-Nur, sastera Islami,
istinbat

! Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi (Corresponding Author), Fakulti Pengajian Bahasa
Utama, Universiti Sains Islam Malaysia, Bandar Baru Nilai, 71800 Nilai, Negeri Sembilan,
Malaysia. e-Mail: adiamzar@usim.edu.my


http://doi.org/xx.xxxxx/qalam.xx.xxxx.xxx

Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

Abstract

This paper aims to look at and examine the role of the Qur'an as the
highest source used as a expansion approach for the study of philosophy
based on Islamic literature. On the one side, in addition to the functions
of the Qur'an acting as 'dustur’, 'huda’, 'furqan’ and 'shifa’, it can also
extend to a stage of application or adaptation as a expansion approach
used as a philosophical debate framework Islamic literature in
particular provided the use of the 'istinbat' method as the main
instrument. It is none other than maintaining the purity and stature of
the Qur'an as a deity without any doubt. Thus, this paper has used the
inductive method by adopting the first verse of surah al-Nur as an
important foundation for the construction of expansion approach
elements. The results of the study have found that there are three naming
elements that can be formed from the text, namely, the source element,
the principle element and the last element of the goal and can thus serve
as the basis and the theoretical framework for the study of philosophy
specific to the field of Islamic literature.

Keywords: Al-Qur’an, expansion, surah al-Nur, Islamic literature,
istinbat.

Pengenalan

Secara umumnya makalah ini membahaskan berkenaan peranan Al-Qur’an sebagai
sumber tertinggi perundangan dan perlembagaan Islam yang diadaptasikan dalam
konteks pemanfaatan perbahasan dalam ruang lingkup sastera Islami. Ia melibatkan
satu kajian penerokaan Al-Qur’an sebagai sumber yang berfungsi sebagai satu
pendekatan, model, kerangka teori dan tunjang yang dijadikan asas dalam perbahasan
falsafah sastera Islami yang melibatkan pandangan pelbagai tokoh sastera Islami dari
latar budaya yang berbeza.

Dalam kajian ini, pemilihan ayat pertama daripada surah al-Nur sangat relevan
untuk dikaitkan dengan perbahasan falsafah sastera Islami berdasarkan kepada
beberapa justifikasi yang akan dibahaskan selepas ini. Namun sebelum itu, akan
disoroti terlebih dahulu mengenai lima segmen penting iaitu konsep pemanfaatan
sebagai pendekatan, al Qur’an sebagai sumber pendekatan pemanfaatan, elemen
pendekatan pemanfaatan, justifikasi elemen pendekatan pemanfaatan dan yang
terakhir kesimpulan.

Konsep Pemanfaatan Sebagai Pendekatan

Bahagian ini menjelaskan secara terperinci mengenai pemanfaatan yang digunakan
sebagai pendekatan dalam kajian ini. Menyentuh mengenai manfaat ataupun lebih
jelas disebut sebagai konsep pemanfaatan, menurut Kamus Dewan ia membawa
pengertian sebagai perihal atau perbuatan memanfaatkan bersumberkan kata akarnya,
iaitu manfaat yang membawa maksud guna, faedah, untung atau laba (Kamus Dewan
2013:992-993). Secara umumnya, pemanfaatan boleh diertikan dan difahami sebagai



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

satu perbuatan yang mendatangkan facdah dan kebaikan kepada si pelaku dan orang
lain secara amnya. Islam secara asasnya merupakan agama yang sangat
mementingkan manfaat ataupun faedah kepada para penganutnya.

Hal ini dibuktikan dengan perutusan Nabi Muhammad S.A.W kepada umatnya
pada akhir zaman sebagai pembimbing ke arah mentauhidkan Allah S.W.T serta
mengeluarkan mereka daripada kesesatan dan kegelapan. Inilah merupakan sebesar-
besar manfaat yang dikecapi oleh manusia bertitik tolak dengan perutusan Nabi
Muhammad S.A.W sebagai insan yang bertanggungjawab menyebarkan risalah Islam
di muka bumi ini dan juga sebagai penyebar rahmat ke seluruh alam dan sekalian
manusia.

Menyentuh mengenai manfaat atau pemanfaatan dalam urusan seharian
manusia, secara asasnya Islam amat menitikberatkan konsep ini dalam segenap
urusan dan pekerjaan yang dilaksanakan oleh manusia atau seseorang itu. Dalam
aspek pengurusan masa sebagai contoh, Islam amat mementingkan pengurusan dan
penggunaan masa yang bijak oleh seseorang itu agar masa yang diperuntukkan
selama 24 jam sehari itu dapat dimanfaatkan secara optimum dan sebaik mungkin.
Hal ini bagi mengelakkan seseorang itu daripada terjerumus kepada pembaziran masa
yang mungkin digunakan kepada perkara-perkara yang tidak berfaedah dan tidak
mendatangkan manfaat kepada dirinya. Dalam konteks ini, Allah S.W.T sendiri telah
berfirman dalam surah al-‘Asr mengenai kepentingan masa untuk dimanfaatkan
kepada keseluruhan manusia dalam perkara-perkara yang hanya mendatangkan
kebaikan dan memberi amaran yang keras kepada penyalahgunaan masa terhadap
perkara yang sia-sia.

Dalam aspek lain pula seperti pendidikan, pemanfaatan jelas terbina melalui
hubungan yang melingkari antara guru sebagai pendidik dan juga kepada pelajar
sebagai orang yang dididik. Menerusi perkaitan ini, manfaat yang diperoleh apabila
pendidik itu bertindak memindahkan ilmu kepada pelajar tersebut melalui proses
pengajaran dan pembelajaran.

Dengan pemindahan ilmu tersebut, secara tidak langsung seseorang pelajar itu
memperoleh manfaat daripada guru itu berupa ilmu pengetahuan yang
menjadikannya sebagai seorang yang berilmu dan mempunyai karisma yang tinggi.
Malahan, ada Hadith yang telah memperakui sebaik-baik manusia adalah orang yang
mempelajari al-Qur’an dan kemudiannya dia mengajarkan pula ilmu tersebut kepada
orang lain. Jelas di sini menunjukkan intipati utama Hadith ini adalah berkaitan
manfaat atau kebaikan yang boleh diberikan kepada orang lain melalui ilmu yang
dipelajari. Hadith tersebut boleh dilihat seperti di bawah (Al-‘Asqalani 2000):

OF 8 oy WW.UJAJWUJF\ JbWL‘J’JL"‘“uC&L"‘-’
‘ffa)) prjwmdw@bpuwy,uuu&w\up;\MUJ\

1B gl OF i Ol 8] 3 o) e ol Tl 5 6 adley OTAI d e
((GREENE AR P PRI



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

Terjemahan:

Telah menceritakan kepada kami Hujjaj bin Minhal telah menceritakan kepada
kami Syu’bah berkata: ‘Alqamah bin Marsad telah memberitahu aku bahawa aku
mendengar Saad bin Ubaidah dari Abi Abdul Rahman al-Sulami dari Uthman r.a
dari Nabi S.A.W bersabda: “Sebaik-baik di kalangan kamu adalah mereka yang
belajar tentang Al-Qur’an dan mengajarkannya semula. Berkata Abu Abdul
Rahman kepada Uthman sehinggalah kepada Hujjaj, berkata: Engkau telah
memperdudukkanku dengan tempat dudukku itu”.

Selain itu, pemanfaatan juga jelas dalam pembinaan undang-undang Islam.
Sebagai contoh, Islam melarang penganutnya untuk melakukan persetubuhan di luar
ikatan perkahwinan ataupun berzina. Hal ini kerana apabila wujud anak yang lahir
hasil daripada persetubuhan haram tersebut, maka banyak implikasi dan
permasalahan yang akan timbul seperti hak penjagaan, hak pemberian nasab, hak
pemberian wali, hak perwarisan harta pusaka dan banyak lagi implikasi yang akan
timbul kesan daripada penzinaan tersebut. Justeru, bagi mengelakkan berlakunya
kerosakan tersebut, Islam telah menetapkan larangan penzinaan tersebut sebagai
langkah pencegahan bagi umat Islam secara khususnya. Secara tidak langsung,
menerusi larangan daripada Allah S.W.T ini, umat manusia telah mendapat manfaat
dan kebaikan sekaligus nasab dan keturunan manusia akan terpelihara.

Begitu juga apabila Islam menetapkan hukuman potong tangan bagi yang
mencuri, ia sebenarnya adalah pendidikan dan pengajaran yang diterapkan oleh Islam
dan bukanlah semata-mata untuk menghukum. Apabila seseorang itu takut dan gerun
terhadap hukuman potong tangan tersebut secara tidak langsung akan mengelakkan
seseorang itu daripada terjerumus daripada melakukan perbuatan tersebut. Justeru,
manfaat yang jelas telah diperoleh daripada penetapan hukum potong tangan tersebut
iaitu pengajaran dan keinsafan. Ia juga boleh dilihat sebagai hikmah di sebalik
penetapan hukuman tersebut yang secara zahirnya memberi banyak manfaat dan
kebaikan kepada manusia tersebut.

Berkisar pula mengenai pemanfaatan daripada aspek pensejarahan, antara
noktah penting yang boleh diambil adalah nilai pengajaran dan iktibar yang berlaku
yang boleh dimanfaatkan untuk generasi yang mendatang. Antara contoh terbaik yang
boleh dijadikan sebagai sandaran kepada pengambilan manfaat ini adalah terhadap
apa yang telah berlaku dalam pensejarahan Islam yang lampau membabitkan
perpecahan umat Islam kepada beberapa golongan dan puak selepas kewafatan Nabi
Muhammad S.A.W. Antara beberapa fenomena yang berlaku selepas era kewafatan
Nabi Muhammad S.A.W yang boleh dilihat secara jelas adalah pada kemunculan
golongan yang murtad pada pemerintahan Khalifah Abu Bakar As-Siddiq, kekacauan
yang berlaku pada era Khalifah Uthman ibn Affan yang telah membawa kepada
pembunuhan beliau, peperangan Siffin yang berlaku pada era Khalifah Ali yang telah
mengakibatkan berlakunya perpecahan yang paling rumit dalam sejarah Islam
sehingga lahirnya golongan Syiah, Khawarij dan sebagainya (Hassan Ibrahim
1987:90-160).

Kesemua yang berlaku dalam lipatan sejarah Islam yang lampau ini merupakan
iktibar dan pengajaran yang boleh diambil oleh umat Islam semasa dan yang



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

mendatang agar keharmonian dan perpaduan sesama manusia sentiasa dititik
beratkan bagi mengelak kemudaratan yang lebih besar berlaku akibat pengabaian
pemanfaatan terhadap aspek pensejarahan. Oleh demikian, manfaat terbesar yang
diperoleh khususnya dalam aspek pensejarahan ini adalah kepada penyediaan nilai-
nilai murni dan berkualiti pada jati diri manusia untuk sentiasa bersiap sedia
menghadapi cabaran yang besar pada hari-hari yang mendatang.

Menyentuh pula berkenaan pemanfaatan dalam al-Qur’an, secara zahirnya al-
Qur’an adalah berfungsi sebagai dustur atau perlembagaan kehidupan untuk
melestarikan kehidupan manusia ke arah kebaikan dan kesempurnaan. Dalam al-
Qur’an telah disebut sifat atau nama al-Qur’an lain iaitu al-furqan yang bermaksud
pembeza antara yang hak dan yang batil sepertimana yang telah difirmankan oleh
Allah S.W.T dalam surah al-Furgan (25:1). Dalam meneliti perbahasan ini, terdapat
satu instrumen yang cukup penting untuk dijelaskan yang mewakili kepada
pemanfaatan yang boleh diperoleh daripada al-Qur’an. Instrumen yang dimaksudkan
itu ialah berkaitan dengan al-qasas al qur’ani. Menyentuh mengenai al-qasas al-
qur’ani, ia merupakan instrumen penting yang memaparkan segala kisah yang
diceritakan dalam Al-Qur’an berkaitan dengan sejarah nabi-nabi dan umat yang
terdahulu yang boleh diambil manfaat dan pengajaran untuk umat manusia yang
terkemudian. Al-Daqur (2007:32-57) dalam mengembangkan lagi kepentingan al-
qasas al-qur’ani ini telah menyenaraikan tiga manfaat besar yang boleh diambil
daripada al-qasas al-qur’ani ini iaitu manfaat dari aspek akidah, aspek
mempertahankan risalah yang dibawa oleh Nabi dan Rasul dan yang terakhir manfaat
dari aspek petunjuk dan hidayah. Keseluruhannya, manfaat daripada al-Qur’an ini
menerusi instrumen al-qasas al-qur’ani adalah satu pemerolehan dan faedah yang
cukup besar kepada umat manusia kerana ia datang terus daripada Allah S.W.T dalam
bentuk ancaman, galakan dan juga suruhan.

Secara kesimpulannya, pemanfaatan telah melatari dalam segenap aspek
kehidupan manusia dalam pelbagai perkara termasuklah yang telah dibincangkan
secara panjang lebar sebelum ini. Ini juga termasuk dalam aspek kesusasteraan
khususnya apabila ia melibatkan perkaitan al-Qur’an untuk dimanfaatkan sebagai
kerangka teoritikal atau pendekatan utama dalam sesuatu kajian. Oleh yang demikian,
perbahasan seterusnya akan melihat dengan lebih dekat lagi berkenaan al-Qur’an
sebagai sumber tertinggi Islam yang dijadikan sebagai sumber pendekatan
pemanfaatan dalam kajian berkaitan falsafah kesusasteraan.

Al-Qur’an Sebagai Sumber Pendekatan Pemanfaatan

Dalam Islam, al-Qur’an merupakan perlembagaan yang tertinggi menaungi secara
langsung mahupun tidak langsung terhadap peradaban manusia yang bergelar muslim
ataupun sebaliknya. Dalam konteks mereka yang bergelar muslim ataupun yang
diikat dengan ikatan tauhid kepada Allah S.W.T, mereka secara khususnya dipandu
dengan panduan wahyu al-Qur’an yang berfungsi sebagai sumber hukum dan
perundangan, sumber ilmu dan juga sumber hidayah. Manakala bagi yang bukan
muslim, al-Qur’an bertindak sebagai pencetus dan pembuka jalan kebenaran melalui
peringatan, galakan, suruhan mahupun juga sebagai amaran untuk mereka berfikir
dan merenungi mengenai hakikat kebenaran yang diperintahkan oleh Allah S.W.T



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

menerusi al-Qur’an. Realitinya, dalam memikul dan memangku amanah menjulang
obor kebenaran ini, Allah S.W.T telah mentaklifkan Rasulullah S.A.W sebagai insan
yang bertanggungjawab untuk memandu manusia beriman kepada-Nya serta
mengeluarkan mereka daripada sisi kegelapan dan kejahilan seperti mana yang telah
dijelaskan oleh Allah S.W.T dalam surah al-Nahl (16:36).

Realiti kebenaran dan kewibawaan al-Qur’an sebagai sumber ilmu dan hidayah
kepada sekalian manusia merupakan sesuatu yang tidak perlu diragui sama sekali.
Hal ini secara jelas telah difirmankan oleh Allah S.W.T dalam surah al-Bagarah yang
telah menyifatkan bahawasanya al-Qur’an itu tidak perlu diragui dan disangsi akan
kebenaran risalahnya. la juga mampu menjadi penyembuh, petunjuk serta rahmat
kepada orang-orang yang beriman sebagaimana yang telah difirmankan oleh Allah
S.W.T dalam ayat ke-10 dalam surah Yunus (10:10). Secara keseluruhannya,
keberadaan al-Qur’an pada kedudukan wahyu yang tertinggi seharusnya
dimanfaatkan dengan sebaiknya dengan mempraktikkan secara menyeluruh terhadap
isi kandungannya sebagai sumber utama pemerolehan ilmu mahupun hidayah. Hal ini
turut dijelaskan menerusi ayat ke-29 dalam surah Saad yang memperihalkan
berkenaan kitab al-Qur’an yang mengandungi banyak faedah dan juga manfaat yang
boleh diambil oleh golongan-golongan manusia yang sentiasa berfikir.

Dalam konteks kajian ini yang memfokuskan al-Qur’an sebagai sumber
pendekatan pemanfaatan, ia boleh difahami sebagai satu usaha atau tatacara untuk
mengambil manfaat atau kelebihan daripada al-Qur’an sebagai sumber ilmu dan
hidayah. Dalam konteks yang lebih jelas lagi, pemanfaatan yang dimaksudkan adalah
dengan menjadikan ayat al-Qur’an sebagai pendekatan pemanfaatan bagi
menjelaskan fenomena kajian agar ia dapat dilihat dengan lebih jelas dan
komprehensif. Bertolak daripada gambaran awal ini, khususnya dalam mendepani
konsep pemanfaatan dalam konteks sastera, Zulkarnain Mohamed (2010:128-130)
telah menjelaskan terdapat dua konsep penting yang perlu difahami dan dihadam
secara mendalam iaitu yang pertama istinbat dan yang kedua ialah iqtibas.

Merujuk kepada yang pertama iaitu istinbat, ia boleh difahami sebagai rumusan
dan pengambilan pelajaran yang menitikberatkan kepada keyakinan tauhid dan
penghormatan kepada al-Qur’an sebagai sumber tertinggi. Beralih kepada yang kedua
pula iaitu iqtibas, ia boleh dilihat sebagai satu proses pengadaptasian kepada sesuatu
bentuk yang tertentu yang cenderung terhadap elemen positif dan juga yang negatif.
Contoh iqtibas yang bernada positif boleh dilihat menerusi karya Ashab al-Ukhdud
yang dikarang oleh Mahmud Ahmad Najib yang mengambil inspirasi menerusi kisah
yang terdapat dalam surah al-Buruj. Manakala contoh iqtibas yang bernada negatif
boleh disaksikan secara jelas dalam novel Awlad Haratina yang banyak
menyalahgunakan dan menghina penamaan nabi, malaikat dan sebagainya
(Zulkarnain Mohamed 2010:128-130).

Menyentuh mengenai kajian ini, secara dasarnya ia telah mempratikkan kaedah
istinbat sebagai asas penting dalam penerokaan fenomena kajian ini yang ingin
memperlihatkan sisi keupayaan ayat pertama daripada surah al-Nur untuk dijadikan
sebagai asas penting perbahasan falsafah sastera Islami yang melibatkan tokoh-tokoh
yang pelbagai. Hal ini kerana melalui kaedah istinbat, pemilihan dan penerokaan
terhadap ayat pertama daripada surah al-Nur akan dilakukan bagi mencari perkaitan



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

dan hubungan yang wujud antara tiga elemen penting iaitu surah, persuratan dan
sastera Islami. Seterusnya, kaedah istinbat akan dilakukan terhadap ayat pertama
surah al-Nur tersebut dengan memberi penjustifikasian tiga penamaan elemen iaitu
sumber, prinsip dan juga matlamat yang dibuat berdasarkan potongan ayat daripada
surah tersebut.

Justeru, jelas di sini bahawa pendekatan pemanfaatan sumber, iaitu al-Qur’an
telah dilakukan dengan menggunakan kaedah istinbat terhadap ayat pertama surah al-
Nur tersebut sekaligus telah memperakui ketinggian al-Qur’an sebagai sumber yang
tidak perlu diragui sama sekali. Kaedah istinbat dalam konteks ini juga boleh
difahami sebagai satu kaedah atau mekanisme untuk merumus dan mengambil
manfaat secara terus dan langsung daripada al-Qur’an. Oleh yang demikian,
perbahasan dalam bahagian selanjutnya akan melihat dengan lebih dekat lagi
berkenaan elemen-elemen yang menjadi indikator utama kepada pemilihan ayat
pertama surah al-Nur sebagai sumber pendekatan pemanfaatan dalam kajian ini.

Elemen Pendekatan Pemanfaatan

Setelah menyoroti perbahasan sebelumnya mengenai pemanfaatan sebagai
pendekatan dan juga al-Qur’an sebagai sumber pendekatan pemanfaatan, bahagian
ini akan memfokuskan kepada elemen pendekatan pemanfaatan. Bertitik tolak
daripada ini, secara asasnya kajian ini telah memanfaatkan al-Qur’an sebagai sumber
utama dalam melihat fenomena atau isu yang ingin dikaji iaitu berkaitan dengan
perbahasan falsafah dalam sastera Islami. Justeru, ayat al-Qur’an yang dipilih sebagai
pendekatan pemanfaatan dalam kajian ini ialah surah al-Nur (24:1) yang dapat
ditelusuri menerusi paparan di bawah:

8

T T 2 DL ORI U Sk SENIPT N SR .
Oasd5 VM ;;,L;; ?",".3\; e Wsls oy G050 6342
Terjemahan:

Ini ialah satu “surah” yang Kami turunkan, dan Kami wajibkan hukum hukumnya,
serta Kami turunkan padanya ayat-ayat keterangan yang nyata supaya kamu
beringat (mengamalkannya).

Berdasarkan pandangan yang dikemukakan oleh al-Maraghi dalam tafsirnya,
beliau menyebut bahawa ayat pertama daripada surah al-Nur ini menjelaskan
mengenai ketetapan dan kewajipan yang telah Allah S.W.T tentukan kepada sekalian
manusia yang terdiri daripada hukum-hakam agama bagi menjamin kemaslahatan
dan kebaikan kehidupan di dunia dan di akhirat. Hukum-hakam ini juga bukan
sekadar hukuman, tetapi merupakan satu bentuk penjagaan dan pemeliharaan kepada
manusia itu sendiri bagi mengelakkan terdedah kepada pelbagai musibah dan
keburukan. Di samping itu juga, al-Maraghi turut menjelaskan bahawa ketetapan
yang diturunkan oleh Allah S.W.T itu juga turut melibatkan hubungan sesama
manusia yang melibatkan adab-adab tertentu seperti adab berziarah, menjaga perilaku
dan tutur kata. Secara keseluruhannya, beliau merumuskan bahawa ayat pertama ini
merupakan sebahagian daripada pemberitahuan mengenai hukum-hakam yang wajib
bagi manusia ikuti dan taati (Al-Maraghi 1998:320).



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

Selain itu, ahli tafsir lain antaranya Sa’id Hawwa juga menjelaskan tafsiran ayat
pertama surah al-Nur tersebut mengandungi satu perintah yang mesti dilaksanakan
oleh manusia kerana di situ terdapat kefardhuan dan hukum-hakam yang kesemuanya
merupakan sebahagian intipati yang terdapat dalam Islam (Sacid Hawwa 2003:3685).
Al-Zuhayli juga dalam tafsirnya pada ayat pertama surah al-Nur ini menjelaskan
hukum-hakam dan ketetapan ini sebagai satu peringatan kepada golongan yang
beriman untuk mendidik jiwa dan diri mereka serta untuk mempertingkatkan
ketaqwaan kepada Allah S.W.T (Al-Zuhayli 1998:122). Jelas di sini menunjukkan
bahawa ayat pertama surah al-Nur ini merumuskan mengenai ketetapan dan hukum-
hakam yang telah ditentukan oleh Allah S.W.T bersertakan dengan keterangan yang
jelas agar manusia dapat mengambil peringatan dan pengajaran.

Berdasarkan ayat pertama surah al-Nur ini, antara faktor pemilihannya sebagai
sumber pendekatan pemanfaatan adalah pada perkataan pertama dalam ayat tersebut
iaitu ‘surah’. Hal ini adalah kerana istilah ‘surah’ (3,3~) yang dipetik menerusi ayat
di atas merupakan petunjuk atau indikator utama yang menghubungkannya dengan
istilah ‘persuratan’. Seterusnya istilah ‘persuratan’ ini juga sangat hampir kepada
istilah ‘sastera Islami’. Hal ini juga dinyatakan oleh Adli Yaacob dalam kajian beliau
mengenai analisis ringkas mengenai konsep dan teori sastera Islami di Malaysia.
Dalam kajian tersebut, beliau menyatakan bahawa istilah ‘persuratan’ berasal
daripada perkataan Arab iaitu ‘surah’ dan seterusnya beliau menjadikan ayat pertama
surah al-Nur tersebut sebagai dalil utama yang menghubungkaitkan istilah ‘surah’,
‘persuratan’ dengan ‘sastera Islami’. Beliau juga menyatakan bahawa ‘surah’ juga
membawa makna tempat turun yang suci dan mempunyai ketinggian martabat
berdasarkan syair penyair terkenal Arab iaitu al Nabighah al-Zubyan (Adli Yaacob
2007:30-31):

udzy gy e S (5% 8yg Dot Mo OF 7 Jul

Berdasarkan syair ini, Adli Yaacob (2007:31) mengemukakan pandangan
bahawa istilah ‘persuratan’ yang berasal daripada ‘surah’ itu membawa makna yang
lebih bererti apabila ia bukan hanya menekankan soal bentuk dan struktur semata-
mata, bahkan mempunyai isian wacana yang tinggi seperti yang terdapat dalam Al-
Qur’an. Oleh demikian, kajian ini memilih istilah ‘surah’ yang dipetik menerusi surah
al-Nur (24:1) kerana wujud jaringan yang signifikan dengan kedua-dua istilah lain
yang telah disebutkan sebelum ini iaitu ‘persuratan’ dan juga ‘sastera Islami’. Justeru,
jaringan yang wujud ini sebenarnya telah menatijahkan satu konotasi yang positif
terhadap kajian ini yang memfokuskan kepada perbahasan prinsip Islam dalam
kritikan sastera sebagai induk utama yang mencernakan buah fikiran dan idea yang
sedia wujud dalam pemikiran tokoh yang dikaji.

Secara umumnya, bilangan istilah ‘surah’ yang wujud dalam al-Qur’an adalah
sebanyak sembilan tempat yang terletak pada kedudukan dalam surah-surah yang
berbeza. Surah surah berkenaan ialah surah al-Bagarah (2:23), al-Taubah (9:64; 86;
124; 127), Yunus (10:38), al-Nur (24:1), al-Zukhruf (43:53) dan yang terakhir
Muhammad (74:51). Berdasarkan penelitian terperinci yang dilakukan terhadap
kesemua istilah ‘surah’ yang wujud dalam surah-surah berikut dengan merujuk
kepada terjemahan al-Qur’an, didapati kesemua istilah ‘surah’ berkenaan membawa



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

pengertian dan maksud yang sama iaitu surah yang dapat difahami sebagai
sebahagian daripada al-Qur’an. Walaupun demikian, terdapat istilah ‘surah’ yang
membawa pengertian yang agak berlainan iaitu merujuk kepada surah al-Zukhruf
(43:53) yang membawa pengertian sebagai gelang-gelang. Meskipun terdapat satu
istilah ‘surah’ yang berlainan terjemahannya, majoriti terjemahan pada surah-surah
yang lain berkongsi pada satu makna yang disepakati secara literal iaitu membawa
pengertian sebagai surah daripada al-Qur’an yang mempunyai sebanyak 114 surah.

Walaupun majoriti terjemahan istilah ‘surah’ merujuk kepada satu makna
pengertian yang sama, namun dalam pemilihan sumber pendekatan pemanfaatan
perlu wujud satu kesinambungan hubungan yang signifikan dengan fokus atau isu
yang menjadi tumpuan kajian. Hal ini penting bagi memudahkan isu kajian itu
difahami dengan mudah seterusnya permasalahan kajian dapat diselesaikan dengan
jayanya. Berdasarkan kajian ini, ayat pertama surah al-Nur dipilih sebagai sumber
pendekatan pemanfaatan kerana ayat ini menjustifikasikan matlamat kajian ini
dilakukan terutamanya dalam mencerakinkan elemen-elemen perbahasan falsafah
sastera Islami kepada elemen sumber, prinsip dan matlamat. Pemilihan ayat ini juga
adalah berdasarkan keterangan daripada kajian Adli Yaacob (2007) yang juga
memilih ayat pertama daripada surah al Nur ini untuk dijadikan sebagai asas untuk
dihubungkaitkan dengan ‘persuratan’ dan seterusnya dihubungkan kepada ‘sastera
Islami’. Adapun ayat-ayat lain selain surah al-Nur (24:1) tidak menggambarkan
secara tepat dan objektif mengenai isu yang ingin dikaji dalam kajian ini. Pemilihan
ayat pertama surah al-Nur ini juga dapat menghubungkan secara tepat dengan objektif
kajian yang bertujuan untuk memahami falsafah sastera Islami melalui pencerakinan
kepada elemen-elemen yang telah ditentukan. Pentafsiran dan konotasi ayat juga
dilihat seiring dan selari dengan fenomena yang menjadi tumpuan dalam kajian ini
berbanding dengan ayat-ayat lain yang mengandungi istilah ‘surah’.

Berbalik kepada pemaknaan istilah ‘surah’, jika dirujuk secara literal atau pada
makna dari segi bahasa, asal istilah ini terbentuk daripada tiga perkataan utama iaitu
(- - ) Yang membawa maksud naik atau tinggi (Ibn Faris 1999:115). Al-Jawhari
(2007:523) dalam magnum opus beliau yang terkenal iaitu al-Sihhah, merungkaikan
pengertian ‘surah’ sebagai satu asas daripada asas-asas yang berselerakan antara satu
sama lain. Beliau juga mendefinisikan ‘surah’ sebagai satu asas yang membentuk
binaan yang kukuh. Menurut pendapat para mufassirin atau ahli tafsir mengenai
pengertian istilah ini dalam surah al-Nur (24:1) pula, antaranya al-Qanuji (1992:163)
yang berpendapat bahawa ‘surah’ itu merujuk kepada tempat yang mulia dan agung.
Oleh yang demikian, bahagian-bahagian yang mengandungi ayat-ayat al-Qur’an telah
dinamakan sebagai ‘surah’ bagi mengiktiraf dan mengagungkan kemuliaan dan
kebesaran mukjizat terbesar yang diutuskan kepada Rasulullah S.A.W. Ibn ‘Asyur
(1997:142) dalam karyanya al-Tahrir wa al-Tanwir pula berpendapat bahawa ‘surah’
itu merujuk kepada juzuk tertentu atau sebahagian daripada al-Qur’an yang
mempunyai permulaan, pengakhiran dan bilangan ayat.

Nada yang sama dengan Ibn ‘Asyur juga turut disuarakan oleh al-Zuhayli
(1998:121) yang berpendapat bahawa pengertian ‘surah’ itu merujuk kepada
sekumpulan ayat daripada ayat-ayat al-Qur’an yang dibatasi dengan permulaan dan
pengakhiran yang diutuskan oleh Allah kepada Rasulullah melalui perantaraan Jibril



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

a.s. Malahan beliau juga turut menyatakan bahawa unsur al-balaghah yang terdapat
dalam ‘surah’ itu menunjukkan kepada unsur ketinggian yang boleh diinterpretasikan
sebagai satu bentuk kebesaran dan keagungan yang dikurniakan oleh Allah serta
menjadi kelaziman untuk memelihara dan menjaga kesuciannya.

Ibn Kathir (1993:248) dalam tafsirnya juga berpandangan bahawa ‘surah’ itu
merupakan satu bentuk penegasan dan peringatan yang diberikan oleh Allah untuk
menjaga dan memeliharanya. Ini bertujuan untuk memuliakan kalamullah yang
diturunkan oleh-Nya khusus untuk memberi panduan kepada umat manusia dan
mengeluarkan mereka daripada kegelapan kepada cahaya hidayah yang terang.
Berdasarkan penerangan yang telah diutarakan dengan terperinci mengenai istilah
‘surah’ daripada konteks bahasa dan tafsiran para ahli tafsir, dapat disimpulkan
bahawa istilah ‘surah’ itu membawa suatu pengertian yang mulia, tinggi dan agung
kerana ‘surah’ itu merupakan mesej dan perutusan yang datang terus daripada Allah
kepada manusia melalui utusan-Nya iaitu Rasulullah.

Di samping itu, istilah ‘surah’ yang pada asasnya berasal dan berakar umbi
daripada al-Qur’an turut dipinjam dan digunakan dalam bahasa Melayu sebagai
perbendaharaan kata. Hal ini turut diakui oleh tokoh sastera Islami yang terkenal di
Malaysia iaitu Shafie Abu Bakar yang mengungkapkannya dalam makalah yang
ditulis dalam blog peribadi beliau yang berbunyi “Istilah surah yang juga boleh dibaca
sebagai surat ini tidak saja terkenal di dalam bahasa Arab, bahkan keluar dari bahasa
Arab. Misalnya ia juga terkenal dan digunakan di dalam bahasa Melayu yang istilah
ini dikenali sebagai surat dan persuratan” (Shafie Abu Bakar 2015). Kenyataan ini
jelas menunjukkan bahawa istilah surat atau persuratan berasal daripada bahasa Arab
ataupun lebih tepat diambil daripada perbendaharaan kata al-Qur’an iaitu ‘surah’. Jika
ditinjau dan disoroti definisi ‘surat’ ini membawa pengertian kertas yang ditulis atau
segala sesuatu yang tertulis atau tercetak (Kamus Dewan 2013:1548) manakala
definisi ‘persuratan’ pula bererti perihal tulis menulis, kepustakaan atau
kesusasteraan (Kamus Dewan 2013:1549). Di sini, kesimpulan awal yang dapat
dibuat dan dilihat secara terus ialah wujud satu hubungan yang signifikan antara
istilah ‘surah’ dan juga ‘persuratan’.

Selain itu, pemaknaan ‘surah’ juga yang didasarkan kepada al-Qur’an membawa
satu mesej penting berupa satu sistem ‘kitabah’ yang lengkap dan menjadi panduan
untuk sekalian umat di muka bumi ini. Hubungan ‘surah’ dan ‘persuratan’ juga tidak
dapat dipisahkan kerana genetik Islam telah memperikatkan kedua-duanya justeru
fokus prinsip Islam dalam kritikan sastera yang ingin diterapkan dalam kajian ini
amat berkaitan sekali dengan istilah ‘surah’ yang menjadi perbahasan di awal
bahagian ini. Perkaitan pemaknaan atau dilalah istilah ‘surah’, ‘persuratan’ dan juga
‘sastera Islami’ pada realitinya mempunyai satu jaringan etimologi yang sangat kuat
dan saling bergantungan antara satu sama lain. Pemaknaan ini membawa isyarat dan
konotasi yang lengkap melalui istilah ‘surah’ yang didasarkan oleh wahyu Ilahi yang
berteraskan ‘huda’, ‘al haq’ dan ‘al-furqan’ yang membezakan antara hak dan batil.
Hubungan istilah ‘surah’ dan sastera Islami juga mempunyai perkaitan yang sangat
erat dan kukuh berikutan matlamat kritikan sastera berteraskan Islam juga ingin
membawa manusia kepada Allah S.W.T dan Islam sebagai agama yang diredhai-Nya.
Justeru, perkaitan pemaknaan hubungan ini yang menjadi justifikasi utama pemilihan

10



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

istilah ‘surah’ dalam surah al Nur (24:1) untuk dihubungkan dengan fokus utama
kajian ini untuk mengkaji keupayaan ayat tersebut sebagai perbahasan kajian falsafah
sastera Islami. Pertalian hubungan antara ketiga-tiga istilah ini dapat dilihat menerusi
rajah di bawah.

Surah Persuratan
Sastera Islami

Hubungan istilah ‘surah’, ‘persuratan’ & ‘sastera Islami’

Justifikasi Elemen Pendekatan Pemanfaatan

Perbahasan kali ini akan melihat justifikasi elemen pendekatan pemanfaatan yang
akan digunakan dalam merungkai perbahasan falsafah sastera Islami. Menyentuh
mengenai pemilihan ayat pertama surah al-Nur ini, ia sangat berkait rapat dengan
aspek falsafah dan pemikiran. Terdapat banyak kajian yang mengkaji berkenaan
falsafah dan pemikiran namun kajian yang mempunyai perkaitan yang cukup
signifikan dengan kajian ini antaranya kajian Azmul Fahimi (2012), Mohamad Zaidin
(2013), Mohamad Zaidin et.al (2016), dan juga yang terakhir kajian Mohd Syahmir
(2014; 2015). Berkaitan kajian Azmul Fahimi (2012), beliau telah memfokuskan
kepada falsafah Ibn Miskawayh dalam mahakaryanya yang terulung iaitu Tajarib al-
Umam dengan penumpuan diberikan kepada perbahasan epistemologi meliputi aspek
skop, metode penulisan dan kerangka falsafah.

Kajian Mohamad Zaidin (2013) pula memperhalusi berkenaan falsafah dialog
peradaban Badiuzzaman Said al-Nursi menerusi karya Rasa’il al-Nur dengan
penekanan kepada pemanfaatan ayat ke-13 daripada surah al-Hujurat yang
membentuk empat tema besar iaitu tema asas, prinsip, strategi dan matlamat. Begitu
juga dengan kajian Mohamad Zaidin et.al (2016) yang mengaplikasikan kaedah
pemanfaatan yang sama menerusi ayat daripada surah tersebut, namun fokus
perbincangan kajian beliau lebih tertumpu kepada perbandingan antara dialog
peradaban dan pertembungan peradaban. Manakala yang terakhir, kajian Mohd
Syahmir (2014;2015) pula menganalisis konsep saintifik Ibn al Haytham dengan
menggunakan kajian penerokaan berasaskan pemerincian terhadap aspek sumber,
elemen saintifik, prinsip, fungsi dan matlamat penyelidikan.

Secara keseluruhannya, mesej yang ingin diketengahkan mengenai kelima-lima
kajian ini ialah pendominasian dan pembinaan konseptual dalam mencerakinkan idea
dan pemikiran tokoh-tokoh yang dikaji menerusi karya mereka. Hal ini secara
langsung bertepatan dengan ‘nature’ kajian ini yang mengkaji Al-Qur’an sebagai
sumber pendekatan untuk perbahasan falsafah sastera Islami. Dalam konteks kajian
ini, kajian yang dilakukan oleh Mohamad Zaidin (2013) dan Mohamad Zaidin et.al
(2016) dilihat cukup signifikan untuk dijadikan asas dan contoh terbaik kerana kedua-
dua kajian ini turut memanfaatkan ayat al-Qur’an untuk dijadikan asas kepada
penamaan elemen elemen yang kemudiannya dijadikan sebagai topik perbahasan
dalam aspek pemikiran tokoh. Oleh yang demikian, penamaan elemen yang telah

11



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami
Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

dikenal pasti berdasarkan potongan ayat pertama surah al-Nur ialah elemen sumber,
prinsip dan matlamat. Perincian seterusnya akan memperhalusi justifikasi pemilihan
elemen sumber yang didasarkan oleh pandangan ahli tafsir dan sebagainya.

Elemen Sumber
AR
Maksudnya :

Ini ialah satu “surah” yang Kami turunkan

Berdasarkan potongan ayat di atas menerusi surah al-Nur (24:1), penamaan
elemen sumber dipilih berdasarkan kepada beberapa asas dan justifikasi yang penting.
Pertamanya, definisi sumber secara literal boleh difahami sebagai asal, mula atau
punca (Kamus Dewan 2013:1541). Seterusnya perkataan (LJ51 (berasal daripada (J;
(yang mempunyai penambahan imbuhan ) | )pada perkataan tersebut yang memberi
pengertian sebagai ‘menurunkan’. Pemaknaan perkataan )\J51 )ini membawa maksud
seolah-olah ada yang ‘menurunkan’ daripada sesuatu tempat atau kedudukan yang
tinggi daripada kedudukan yang asal (Al-Syacrawi 2010:519). Pandangan ahli tafsir
pula antaranya al Alusi dalam karyanya Ruh al-Macani menyifatkan perkataan ini
merupakan penerangan ke atas sifat ‘surah’ untuk memperbesarkan dan
mengagungkan kalamullah tersebut. Ini juga merupakan satu bentuk pengkhususan
bahawa ‘surah’ itu merupakan penurunan daripada Allah S.W.T supaya menjadi
panduan dan peringatan buat umat manusia keseluruhannya (Al-Alusi 1994:273).

Al-Zuhayli pula dalam tafsirnya menyebut bahawa (LJ;) merupakan satu
pemberian dan wahyu agung yang dikurniakan oleh Allah S.W.T kepada Rasulullah
S.A.W. Beliau juga menyifatkan ungkapan ‘dengan penurunan’ itu membawa
pengertian sebagai satu pergerakan dari atas ke bawah dan merupakan isyarat yang
menunjukkan ketinggian yang merujuk kepada al-Qur’an yang merupakan milik dan
kalamullah yang agung (Al-Zuhayli 1998:121). Penerangan dan huraian tersebut
secara ringkasnya dapat memberi kefahaman yang mudah mengenai makna tafsiran
perkataan (L)) yang merujuk kepada penurunan al-Qur’an daripada Allah S.W.T
kepada umat manusia. Hal ini juga dapat memberikan gambaran dan perlambangan
yang signifikan bahawa al-Qur’an yang memiliki kemuliaan yang tinggi telah
diturunkan ke atas manusia yang serba hina dan mempunyai banyak kelemahan.
Bertitik tolak dengan kehinaan dan kelemahan ini yang menyebabkan manusia itu
memerlukan satu bentuk panduan dan petunjuk agar dapat memandu mereka melayari
kehidupan dengan redha Ilahi.

Dengan demikian, pemilihan penamaan elemen sumber bagi potongan ayat itu
tadi memiliki kewajaran apabila dihubungkan pengertian sumber secara literal iaitu
asal atau punca. Hal ini kerana sesuatu yang diturunkan atau dilepaskan semestinya
mempunyai tempat atau punca asal ia diturunkan. Dalam keadaan ini, al-Qur’an tidak
turun dengan sendirinya bahkan mukjizat teragung ini diturunkan oleh Allah S.W.T
kepada Rasulullah S.A.W melalui perantaraan Jibril A.S. Justeru, dapat difahami
bahawa Allah S.W.T telah bertindak sebagai ‘tempat asal’, ‘punca’ ataupun ‘sumber’
al-Qur’an itu diturunkan kepada manusia. Dengan melihat kepada kewajaran

12



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

pemaknaan atau dilalah sumber secara literal dan tafsiran potongan ayat secara
kontekstual, dapat dirumuskan satu hubungan yang mewajarkan penamaan elemen
sumber dalam perbahasan falsafah sastera Islami dalam kajian ini untuk dilaksanakan.

Elemen Prinsip

¢ Vw, P - A
o u.’\ L@...;LJJ.: TR ey

Maksudnya:

Dan Kami wajibkan hukum-hukumnya, serta Kami turunkan padanya ayat-ayat
keterangan yang nyata

Potongan ayat yang kedua ini mewakili penamaan elemen prinsip yang
dijustifikasikan melalui tafsiran para ahli tafsir mengenai potongan ayat ini. Definisi
prinsip secara dasarnya ialah asas atau dasar yang menjadi pokok sesuatu pemikiran,
kajian dan tindakan. Ia juga boleh diinterpretasikan sebagai hukum (Kamus Dewan
2013:1232). Mengikut pandangan ahli tafsir mengenai potongan ayat ini, antaranya
al-Qanuji (1992:164), beliau menafsirkan (Lx 35) sebagai satu ketetapan hukum yang
telah difardu dan diwajibkan ke atas manusia seperti larangan berzina, qazaf, li’an,
menundukkan pandangan dan sebagainya. Al-Tabari pula dalam tafsirnya
berpandangan bahawa <x w‘/ L@J o1 ,s\; merujuk kepada satu ketetapan daripada
Allah SW.T yang mehpufl perkara yang halal, haram dan hukuman had (Al-Tabari
2005:5972). Selain itu, ahli tafsir lain seperti al-Suyuti juga mentafsirkan VR J.B 3
sebagai satu kefarduan yang telah Allah S.W.T tetapkan, menghalalkan perkara yang
dihalalkan oleh-Nya, mengharamkan perkara yang diharamkan-Nya, menyuruh
melakukan perkara yang halal dan melgrang melakukan perkara yang haram. Beliau
Juga berpandangan dan mentafsirkan c- w‘; L@...e o1 ,s\; sebagai satu ketetapan
yang mengandungi asas halal, haram dan hudud ataupun hukuman had (Al-Suyuti
2000:36-37).

Ibn Kathir j juga sependapat dengan pandangan al-Tabari dan al-Suyuti dalam
mentafsirkan g7 729 dengan membawa pengertian sebggal asas halal, haram,
penyuruhan, larangan dan hukuman had. Manakala tafsiran - ool L@.J U j\j oleh
beliau merujuk kepada satu bentuk penerangan, penjelasan dan 1nt%rpretam yang jelas
(Ibn Kathir 1993:248). Yang terakhir, pandangan yang dikemukakan oleh al-Zuhayli
juga membawa satu pengertian yang besarr mengenal fungsi dan kewajaran potongan
ayat ini apabila beliau mentafsirkan w sebagai satu bentuk petunjuk dan
pemaknaan yang terang dan jelas terhadap segala apa yang terkandung dalam hukum-
hakam yang telah ditetapkan oleh Allah S.W.T (Al-Zuhayli 1998:122). Pentafsiran
ini sememangnya membawa konotasi dan isyarat yang jelas yang membuktikan
bahawa asas halal dan haram serta ‘al-amr bi al-macruf wa al-nahi al-munkar’
menjadi satu prinsip dan panduan yang telah Allah S.W.T tetapkan kepada para
hamba-Nya.

Huraian dan perincian panjang lebar yang telah dipetik menerusi pandangan dan

tafsiran para ahli tafsir yang muktabar sememangnya telah menguatkan justifikasi
pemilihan penamaan potongan ayat ini dengan penamaan elemen prinsip. Perkara ini

13



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

berikutan intipati tafsiran potongan ayat ini memperlihatkan satu bentuk penetapan
yang telah Allah S.W.T tetap dan wajibkan ke atas para hamba-Nya di muka bumi ini
yang meliputi perkara-perkara yang halal dan haram. Berpandukan kepada manusia
yang beriman dan bertaqwa sepenuhnya kepada Allah S.W.T, mereka akan
menjadikan halal dan haram sebagai satu prinsip dan asas untuk diikuti dan dijauhi
serta menjadikannya sebagai garis sempadan yang jelas untuk membezakan antara
kedua-duanya. Begitu juga berkaitan hukum-hakam yang telah ditetapkan oleh-Nya,
manusia yang beriman akan menjadikan atau menetapkannya sebagai satu prinsip dan
asas yang paling awal untuk diikuti. Hal ini sebagai tanda mensyukuri segala kurniaan
dan rahmat yang telah diberikan oleh Allah S.W.T.

Dengan merujuk kepada definisi prinsip yang membawa pengertian sebagai asas
atau dasar yang membentuk satu pemikiran yang besar dan jitu, dapat difahami
bahawa Islam sebagai satu-satunya agama yang diredhai Allah S.W.T telah
menetapkan prinsip syariat yang dalamnya terkandung asas halal, haram dan
hukuman had untuk panduan buat umat manusia di muka bumi ini. Oleh yang
demikian, berdasarkan hubungan definisi pripsip secara literal dengan pengertian
kontekstual potongan ayat w w\; \4.«3 s j\) dapat dirumuskan bahawa wujud
jalinan dilalah atau pemaknaan yang menghubungkan antara kedua-duanya
seterusnya menjustifikasikan penamaan elemen prinsip ini berasaskan potongan ayat
di atas.

Elemen Matlamat

:)jj?:):" Bi:&/é

Maksudnya:

Supaya kamu beringat (mengamalkannya).

Seterusnya, potongan ayat yang terakhir ini mewakili penamaan elemen
matlamat. Definisi matlamat secara literalnya membawa pengertian sebagai sasaran
atau sesuatu yang hendak dicapai (Kamus Dewan 2013: 1009) Menurut pandangan
ahli tafsir antaranya al-Zuhayli, beliau berpandangan ;.u vil.d membawa mesej
supaya sentiasa berhati-hati, beringat, berwaspada untuk melakukan perkara yang
haram dan ditegah oleh Allah S.W.T. Perkataan |« pada ayat tersebut juga membawa
maksud sebagai satu bentuk persediaan (Al-Zuhayli 1998:122). Al-Tabari juga dalam
tafsirnya menyebut bahawa potongan ayat terakhir daripada ayat pertama surah al-
Nur itu menyuruh untuk betul-betul mengambil berat dan perhatian terhadap ayat-
ayat yang mengandungi hukum hakam yang jelas yang telah diturunkan oleh Allah
S.W.T (Al-Tabari 2005: 5972). Jika ditinjau dan dihayati pengertian kontekstual
daripada pandangan ahli tafsir seperti yang telah disebut, konotasi yang digambarkan
seolah-olah suatu bentuk arahan dan penegasan daripada Allah S.W.T kepada
manusia supaya mengambil berat atau mengambil peduli tentang arahan tersebut dan
tidak sama sekali memandang enteng. Perkataan J« ini juga membawa maksud
sebagai harapan dan dalam konteks ini merupakan harapan Allah S.W.T untuk
hamba-Nya agar sentiasa memperingati dan mengamalkan segala yang disuruh dan

14



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies
e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

meninggalkan apa yang dilarang. Tujuan atau matlamat akhir terhadap perintah Allah
S.W.T tersebut adalah untuk menjadikan para hamba-Nya taat dan akur sekaligus
menjadi orang yang beriman dan bertaqwa sebagal bekalan penting di akhirat kelak.

Secara umumnya, pemaknaan tersirat G353 vil.d boleh difahami sebagai satu
bentuk hikmah yang Allah S.W.T janjikan kepada hamba-Nya jika mengamalkan
segala yang diperintahkan-Nya. Dalam konteks ini, apabila kamu melaksanakan apa
yang diperintahkan nescaya kamu akan memperoleh darjat dan kedudukan tertinggi
di sisi Allah S.W.T. Dan sudah menjadi satu kemestian, memperoleh darjat tertinggi
di sisi-Nya merupakan matlamat, sasaran atau ghayah orang-orang yang beriman dan
bertaqwa kepada Allah S.W.T dengan sebenar-benarnya. Oleh yang demikian, dapat
difahami secara simbolik hubungan pemaknaan literal matlamat yang membawa
pengertian sebagai sasaran atau sesuatu yang hendak dicapai dengan pemaknaan
kontekstual 655:?:6 ‘.’S.bd sebagai satu hubungan yang mempunyai rangkaian yang
signifikan. Atas kewajaran dan justifikasi ini, penamaan elemen matlamat
mempunyai signifikasi yang jelas sebagai kerangka asas dalam perbahasan falsafah
sastera Islami yang melibatkan kepelbagaian tokoh yang ingin dikaji.

Kesimpulan

Secara keseluruhannya, pemilihan ayat pertama surah al-Nur ini sebagai pendekatan
pemanfaatan dilihat tepat dan bersesuaian dengan fokus kajian untuk mencari
kerangka perbahasan falsafah sastera Islami. Pertamanya, istilah ‘surah’ yang
membawa mesej al Qur’an berupa wahyu terus daripada Allah S.W.T merupakan
padanan yang paling tepat untuk disesuaikan bersama sastera Islami yang turut
membawa tujuan dan maqasid yang sama untuk berdakwah kepada umat manusia dan
mentauhidkan Allah S.W.T. Kedua, potongan ayat yang telah dipecahkan kepada tiga
bahagian turut membawa pengertian kontekstual yang sepadan dengan definisi literal
bagi elemen sumber, prinsip dan matlamat. Justifikasi padanan ini didasarkan secara
terus melalui pandangan ahli tafsir yang muktabar bagi melihat kerelevenan potongan
ayat tersebut dengan pemilihan penamaan elemen. Secara tidak langsung ini
bertepatan dengan ‘nature’ kajian ini yang memfokuskan kepada perbahasan falsafah
sastera Islami. Secara tepatnya, pendekatan pemanfaatan yang dibina daripada Al-
Qur’an ini menerusi ayat pertama surah al-Nur ini boleh dijadikan sebagai tunjang
kepada perbahasan falsafah sastera Islami di kalangan tokoh-tokoh di dunia Arab,
alam Melayu dan juga boleh diperluaskan di negara-negara yang lain. Ia juga boleh
dikembangkan melalui kajian falsafah perbandingan antara dua tokoh yang berbeza
latar belakang budaya seterusnya menjadikannya tergolong dalam displin sastera
bandingan.

Kesimpulannya, hasil dan cadangan kajian ini telah menemukan penamaan
elemen-elemen utama dalam perbahasan falsafah sastera Islami berdasarkan daripada
pengaplikasian ayat pertama surah al-Nur dan juga menjadikan kajian Mohamad
Zaidin (2013) dan Mohamad Zaidin et.al (2016) sebagai sandaran yang menyokong
pembentukan penamaan elemen tersebut.

Rujukan
1. Al-Qur’an al-Karim

15



Sumber Al-Qur’an Sebagai Pendekatan Pemanfaatan Perbahasan Falsafah Sastera Islami

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Mohd Adi Amzar Muhammad Nawawi

Adli Yaacob. 2007. Satu analisis ringkas konsep dan teori sastera Islam di
Malaysia. Islamiyyat 29:3-34.

al-Alusi, Abi al-Fadl Shihab al-Din al-Sayyid Mahmud. 1994. Ruh al-ma’ani fi
tafsir al-Qur’an al-’Azim wa al-sab’ al-mathani. Jil.9. Bayrut: Dar al Kutub al
‘Ilmiyyah.

Al-‘Asqgalani, Ahmad bin Ali bin Hajar. 2000. Fath al-bari sharh Sahih al-
Bukhari. Ulang Cetak. Jil.1. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah.

Azmul Fahimi Kamaruzaman. 2012. Epistemologi historiografi Miskawayh di
dalam tajaribal-umam. Tesis PhD, Universiti Putra Malaysia.

Al-Daqur, Sulaiman Muhammad. 2007. Al-Qasas al-Qur’ani ahdafuhu wa
khasa’isihi wa minhaj. Amman: Dar al-Fadhila.

Hassan Ibrahim Hassan. 1987. Sejarah Islam Siri Kedua. Terj. Ismail Mohd
Hassan. Kuala Terengganu: Yayasan Islam Terengganu.

Ibn ‘Asyur, Muhammad al-Tahir.1997. Tafsir al-tahrir wa al-tanwir. Jil.9. Tunis:
Dar Suhnun.

Ibn Faris, Abi al-Husin Ahmad. 1999. Mu jam maqayis al-lughah. Jil.3. Bayrut:
Dar al-Jil.16

Ibn Kathir, ‘Imad al-Din Abu al-Fida’ Ismacil. 1993. Tafsir al-Qur’an al- ‘Azim.
Jil.3. al-Qahirah: al-Maktabah al-Qimah.

Al-Jawhari, Imam Isma’il bin Hamad. 2007. Mu jam al-sihhah. Ulang Cetak.
Bayrut: Dar al Ma’rifah.

Kamus Dewan. 2013. Edisi ke-4. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. Al-
Maraghi, Ahmad Mustafa. 1998. Tafsir al-Maraghi. Jil.6. Bayrut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah.

Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad. 2013. Pemikiran Badi’al-Zaman Sa’id al-
Nursi terhadap dialog peradaban. Tesis Dr. Fal, Universiti Kebangsaan
Malaysia.

Mohamad Zaidin Mat @ Mohamad, Wan Kamal Mujani & Ermy Azziaty Rozali.
2016. Dialog peradaban dan pertembungan peradaban kajian perbandingan.
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mohd Syahmir Alias. 2014. Konsep saintifik dalam kaedah penyelidikan
berteraskan Islam: analisis pemikiran Ibn Al-Haytham. Disertasi Sarjana,
Universiti Sains Malaysia.

Mohd Syahmir Alias. 2015. Ibn Al-Haytham pelopor konsep penyelidikan
saintifik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Al-Qanuji, Abi Tayyib Siddiq Hassan ‘Ali Husin. 1992. Fath al-bayan fi maqasid
al-Qur’an. Jil.9. Bayrut: al-Maktabah al-‘Asriyyah.

Sa’id Hawwa. 2003. A/-Asas fi al-tafsir. Jil.7. Ulang Cetak. al-Qahirah: Dar al-
Salam.

Shafie Abu Bakar. 2015. Konsep igra’, qalam, surat dan kitab.
http://drshafie.blogspot.my/2015/02/konsep-iqra-qalam-surat-dan kitab.html

[2 Oktober 2015]

Al-Suyuti, Imam Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman Ibn Abi Bakr. 2000. Al-Dur al
manthur fi al tafsir al-ma’thur. Jil.5. Bayrut: Dar al-Kutub al-‘[lmiyyah.

16



Al-Qalam | International Journal of Arabic Studies

21.

22.

23.

24.

e-ISSN 2881-4477 | Volume 2 (December 2022)

Al-Sya’rawi, Muhammad Mutawalli. 2010. Khawatir imaniyyah. Jil.12. al-
Qahirah: Dar al-Nur.

Al-Tabari, Abi Ja’far Muhammad Ibn Jarir. 2005. Jami’ al-bayan ‘an ta 'wil ay
al Qur’an. Jil.7. al-Qahirah: Dar al-Salam.

Al-Zuhayli, Wahbah. 1998. Al-Tafsir al-munir fi al-‘agidah wa al-syari’ah wa
al-manhaj. Jil.17. Ulang Cetak. Dimasyq: Dar al-Fikr.

Zulkarnain Mohamed. 2010. Al-Qur’an, [lmu, Displin Islami dan Sastera. DIm.
Ungku Maimunah Mohd Tahir (pnyt). Kedudukan ilmu dalam kesusasteraan
teori & praktis. hlm. 83-157. Bangi: Institut Alam dan Tamadun Melayu,
Universiti Kebangsaan Malaysia.

17



