Sari 10 (1992 ) 35-4

Kepercayaan Pra-Islam Tani Meia&u di Kelantan
Dialog Budaya antara Raja dengan Tani

HANAPI DOLLAH

ABSTRAK

Perbincangan mengenai budaya pra-Islam dalam artikel ini menyentuh
aspek kepercayaan yang berkaitan dengan simbol dan makna dalam
konsepsi kebudayaan. Walaupun ahli-ahli masyarakat mempunyai per-
bezaan dari segi pemikiran, perasaan, dan perlakuan tetapi mereka mem-
punyai persamaan dalam memahami simbol dan manifestasinya melalui
saluran komunikasi. Di antara kegiatan kesenian yang mempunyai unsur
dan pengaruh dari zaman pra-Islam ialah drama tari, drama upacara,
kesenian pentas, dan kegiatan masa senggang. Kegiatan kesenian ini
tersebar secara menyeluruh di kalangan semua lapisan masyarakat. Malah
terdapat dialog yang berterusan di antara pelaku dari kelas yang berbeza
menerusi kesenian ini.

ABSTRACT

The discussion of Malay Pre-Islamic culture, i.e. belief system, in this
article is an example of a work in the so-called symbols-and-meanings
conception of culture. Members of a society can vary greatly in thoughts,
Jeelings and behaviour, yet they hold in common understanding of the
symbols and representation through which they communicate. The elements
of the Malay pre-Islamic culture which can be seen in Kelantan are dance
drama (makyong, menora), ritual drama (petrijpeteri, bageh), performing
art (dikir barat) and past-time activities (wau, gasing, rebana ubi, pelaga
lembu ). This culture is well distributed across the social classes and each
contains a shared understanding among them. These classes do commu-
nicate with each other through this culture. In other words, this culture
represents a continuous dialogue between the upper and the lower class.

Penyelidikan budaya kebelakangan ini telah mengambil dimensi
baru dari segi teoritikal (Shweder 1984). Budaya sesebuah masyarakat
tidak lagi dilihat dalam bentuk dikotomi sebagaimana yang dilakukan
oleh Redfield (1954) ataupun hanya dilihat setakat perlakuan sebagai-
mana definisi yang dikemukakan oleh Tylor (1871). Penyelidikan budaya
" tersebut bertolak daripada definist budaya yang dikemukakan oleh
Geertz (1973). Geertz berpendapat bahawa budaya sebagai suatu



36 ‘ Sari 10

persejarahan pemindahan pola-pola makna yang terkandung dalam
lambang-lambang. Melalui lambang-lambang itu manusia berhubung-
an, melanjut dan membangun pengetahuan dan sikap terhadap
kehidupan. <

Dari definisi Geertz itu, budaya disimpulkan sebagai suatu sistem
makna yang dikongsi. Terdapat berbagai-bagai makna, tetapi pendo-
kong budaya berkenaan mempunyai konsensus tersendiri sebagaimana
konsensus mereka atas bahasa yang mereka gunakan. LeVine (1984)
dalam kajiannya tentang witchcraft dan sorcery telah membahaskan
konsensus dan perkongsian makna tersebut. LeVine telah membuat
penyelidikannya sepuluh tahun terkemudian daripada Philip Mayer
(1954) Kedua-dua mereka mengkaji perkara yang sama di kalangan
orang Gusii di Kenya tetapi di dua buah komuniti yang berbeda. Jarak
antara kedua-dua buah komuniti itu kira-kira 16 kilometer. Pada tahun
1974, LeVeni melakukan lawatan kedua ke kawasan kajiannya. Dalam
jarak waktu lebih kurang 30 tahun (1954-1974), penyelidik budaya Gusii
tersebut boleh menemui skrip yang sama tentang witchcraft dan sorcery
mereka (LeVine 1984,71).

Oleh kerana budaya itu sebagai sistem makna, iaitu boleh dianalogi-
kan dengan bahasa, maka kedudukannya tidak berkotak-kotak secara
terpisah antara satu bahagian dengan bahagian yang lain. Umpamanya,
apa yang selalu disebut dahulunya “sistem kepercayaan” sebenarnya
sekarang disedari bahawa terdapat banyak perkara lain di dalam selu-
bung kepercayaan itu (Shweder 1984, 9-12). Untuk menjelaskan isu ini,
sekali lagi dikemukakan penyelidikan LeVine di atas. Witchcraft dan
sorcery di kalangan orang Gusii bukan semata-mata kepercayaan, tetapi

mempunyai kaitan dengan beberapa aspek kehidupan yang lain. LeVine
© (1984, 72-73) telah menyebut bahawa aspek-aspek kehidupan lain ter-
dapat dalam kepercayaan itu ialah perhubungan interpersonal, situasi
sosial, pengagihan ekonomi, reprentasi keagamaan, hidup-mati, penye-
bab-penyembuh penyakit, emosi dan tubuh badan. Semua orang Gusii
dewasa menyedari bahawa witchcraft bukan suatu fenomena tersendiri
tetapi berkait dengan konteks hubungan sosial, keagamaan dan
psikomatik.

Selain daripada LeVine, Sussanne Langer (Shweder 1984) juga telah
mengguna pendekatan yang serupa ketika beliau membahaskan tarian
hujan Pueblo. Tarian itu tidaklah dilihat dari sudut kepercayaan semata-
mata. Tarian itu adalah sebuah drama kehidupan yang melibatkan
tuhan-tuhan, alam sekitar dan orang ramai yang mempunyai interaksi
sosial yang bermakna. Orang Pueblo membayangkan diri mereka ber-
kaitan dengan hujan dan lanskap. Bayangan itulah yang mereka persem-
bahkan dalam tarian tersebut sebagai tanda kepekaan dan pemahaman
mereka tentang dunia ini. Tegasnya, Langer berpendapat bahawa orang
Pueblo tidak mempunyai kepercayaan mekanistik, iaitu dalam ertikata



Kepercayaan Pra-Islam 37

“sebab tarian hnjan, kesannya hujan”, tetapi lebih luas daripada itu.
Kepercayaan yang membayangkan kehidupan harian mereka sendiri.

Justeru itu, pemerian sesebuah fenomenon budaya tidak sewajarnya
berkisar kepada perkara atau aspek yang dibicarakan itu sahaja. Sebalik-
nya ia perlu dikaitkan dengan perkara-perkara lain yang sememangnya
bersangkutan dengan perkara berkenaan. Pemerian sesebuah fenomenon
budaya perlu dibuat secara panjang lebar (Marcus dan Ficsher 1986,29)
ataupun dalam istilah Geertz (1973) disebut sebagai ‘thick-description’.
Dengan perkataan lain, pemerian sebarang fenomenon budaya perlu
dijelaskan bersama-sama aspek kehidupan lain sebagaimana yang telah
ditunjukkan oleh perbahasan LeVine dan Langer di atas.

Di dalam kerangka teorikal dan pendekatan di atas jugalah artikel
ini cuba memperkatakan kepercayaan pra-Islam di kalangan tani Melayu
Kelantan.

Kepercayaan pra-Islam ini dipanggil juga sebagai kepercayaan
warisan (folk-belief). Kepercayaan warisan ini adalah terdiri daripada
gabungan unsur-unsur kepercayaan animisme dan Hindu (Winstedt
1961). Kepercayaan ini terus wujud hingga hari ini dan masih menjadi
amalan dalam kehidupan kaum tani Melayu (Shaw 1975; Skeat 1967;
Firth 1966; Fraser 1960; Mohd Taib Osman 1967, 1978; Zainal Abidin
1957). Di kebelakangan ini, akibat tekanan daripada modenisasi dan
Islamisasi yang berlaku di kalangan orang Melayu, kepercayaan warisan
itu tidak lagi sesubur sebagaimana pada tahun-tahun sebelum merdeka,
iaitu ketika pengkaji-pengkaji di atas membuat kajian mereka .

Kepercayaan warisan adalah kepercayaan yang menjelaskan bahawa
sebahagian persoalan hidup harian dipengaruhi oleh kuasa-kuasa luar
biasa yang dinamakan penunggu, semangat, roh, hantu, jin dan sihir.
Kuasa-kuasa luar biasa yang bersifat ghaib itu mengganggu kehidupan
kaum tani dengan mendatangkan penyakit, tanaman tidak menjadi,
ternakan mati, tangkapan ikan berkurangan, tiada kedamaian rumah-
tangga dan kemalangan. Persoalan itu sebagai krisis harian, memerlukan
penyelesaian segera, sama ada di peringkat keluarga ataupun kampung
(Mohd Taib Osman 1978). Oleh sebab itu institusi bomoh' terus wujud
walaupun dianggap bertentangan dengan agama Islam. Bomoh adalah
orang yang mempunyai kebolehan dalam membuat hubungan dengan
kuasa-kuasa luar (kuasa luar Biasa) yang ghaib itu (Zainal Abidin 1975).

Unsur-unsur kepercayaan warisan itu juga telah mendasari beberapa
upacara, permainan dan persembahan tradisional yang terdapat di
kalangan kaum tani. Upacara, permainan dan persembahan itu ialah
bageh, main petri, puja kampung, puja pantai, wayang kulit, makyong,
menora, perlagaan lembu dan dikir barat (Sheppard 1972; Sweeney 1972;
Mohd Fauzi 1967; Affandi 1973). Kesemua persembahan di atas begitu
ketara mempamerkan kepercayaan kepada dewa-dewa Hindu. Persem-
bahan yang agak popular dan sering diadakan ialah wayang kulit.?



38 Sari 10

Cerita-cerita yang dipersembahkan dalam pertunjukan wayang kulit
ialah tentang kehebatan pertarungan antara Sri Rama dengan Maharaja
Wana (Rawana). Sekiranya wayang kulit membawa ceritanya dalam
bentuk pergerakan patung-patung, maka cerita yang lebih kurang sama
dibawa oleh makyong dan menora dalam bentuk lakonan.

Dari segi sejarah perkembangan, kepercayaan warisan ini juga
mendapat tempat dan berkembang di istana. (Aziz Deraman 1975; Syed
Naquib 1972). Sehingga hari ini pihak istana masih mengekalkan ke-
percayaan dan amalan itu, terutama di dalam upacara perkawinan dan
pertabalan. Berbanding dengan negeri-negeri Melayu yang lain, negeri
Kelantan kelihatan lebih banyak menerima dan mengekalkan keper-
cayaan warisan itu {Sheppard 1972, 11; Ismail Hussein 1972, 3). Hal mi
sudah tentu suatu fenomenon yang bertentangan dengan suatu hakikat
lain, iaitu Kelantan sebagai pusat pengajian Islam. Seorang pengkaji -
tentang perkembangan Islam di Kelantan mengatakan bahawa sung-
guhpun pusat pengajian Islam terdapat di merata-rata tempat di negeri
itu, ia tidak membasmi perlakuan dan kepercayaan lama yang berten-
tangan dengan Islam (Nik Abdul Aziz 1980, 92). 7

Beberapa perkara boleh ditimbulkan dalam penelitian tentang ke-
percayaan dan amalan warisan ini. Pertama, kepercayaan dan amalan itu
masih mendapat tempat di istana terutama dalam upacara pertabalan
dan perkahwinan Diraja. Kedua, kepercayaan dan amalan itu menjelas-
kan bahawa persoalan hidup harian adalah diganggu oleh kuasa yang
ghaib. Kuasa ghaib itu hanya boleh dihubungi oleh orang tertentu, iaitu
bomoh.? Ketiga, kepercayaan dan amalan itu berkisar pada persoalan
pertandingan, pertentang dan pertarungan antara dua pihak. Dalam upa-
cara bageh dan main petri, pertarungan antara hantu dengan orang yang
dirasuknya. Dalam wayang kulit, pertentangan antara Sri Rama dengan
Maharaja Wana. Dalam perlagaan lembu atau permainan gasing ter-
dapat pertandingan antara dua kumpulan untuk merebut kemenangan.

Perkara-perkara di atas kalau dipadankan dengan realiti kehidupan
harian masyarakat Melayu jelas merujuk kepada persoalan kelas dan
‘pertentangan kelas. Persoalan kelas dan pertentangan kelas ini terus-
menerus wujud dalam masyarakat Melayu, baik pada waktu feudal
(tradisional) mahupun sekarang, setelah ia mengalami modenisasi. Kelas
atasan bukan sahaja cuba mengukuh kedudukan mereka melalui keper-
cayaan warisan yang meletakkan taraf kedewaan (jelmaan dewa) seperti
yang tersirat dalam upacara pertabalan tetapi juga menindas kelas
bawahan. Kelas bawahan pula menentang penindasan itu sekadar yang
termampu olehnya. Kelas atasan pula berada jauh (ghaib) di kota, di
pusat pemerintahan. Kehadiran mereka kepada rakyat, adalah kehadir-
an untuk ‘merusuk’ seperti mengerah (kerah) dan memungut ‘hasil’. Hal
ini digambarkan dengan peristiwa rasukan hantu (kuasa ghaib) ke atas si
sakit (kaum tani). .



Kepercayaan Pra-Islam 39

Persembahan dan upucara berkenaan adalah sebenarnya mengesah-
kan fenomenon harian kehidupan kaum tani Melayu. Kehidupan harian
yang berkisar kepada penguasaan (dominasi), pertentangan (konflik) dan
perjuangan (struggle) antara kelas pemerintahan di satu pihak, dan kelas
tani di satu pihak yang lain; kelas kaya dan berkuasa di satu pihak, dan
kelas miskin serta lemah di satu pihak yang lain.

Antara cerita makyong yang popular ialah Dewa Indera.* Sebaha-
gian daripada episod cerita ini memperihalkan seorang raja yang ditipu
oleh seorang tani, iaitu penyadat kelapa. Raja itu berjanji akan
mengahwinkan puteri tunggalnya dengan sesiapa yang dapat membu-
nuh seekor gajah har yang mengancam ketenteraman negerinya. Dewa
Indera telah membunuh gajah itu dengan panah saktinya, tetapi sebagai
orang luar, dia tidak mengetahui tawaran raja tersebut. Kebetulan gajah
yang dipanah itu tersungkur mati di bawah pokok kelapa yang sedang
disadati niranya oleh penyadat berkenaan. Penyadat itu terlalu gementar
melihat gajah yang besar itu sehingga terjatuh pisau sadatnya dan
" terpacak melekat di atas kepala gajah. Setelah penyadat itu turun
daripada pokok kelapa, didapati gajah itu sudah tidak bernyawa lagi.

Setelah pulang ke rumah, dia memberitahu orang kampung bahawa
dia telah membunuh gajah liar tersebut. Berita itu disampaikan kepada
raja. Raja bersetuju mengahwinkan puterinya dengan penyadat itu
setelah pegawai istana mengesah kebenaran dakwaan itu. Penipuan
penyadat itu terbongkar apabila pada hari berlangsungnya upacara
perkahwinan itu, Dewa Indera sampai ke istana raja dan menceritakan
hal yang sebenar. Pegawai istana ketika memeriksa dakwaan penyadat
itu hanya melihat dari jauh. Dari jauh kelihatan pisau sadat terpacak di
atas kepala gajah tetapi bukan menjadi penyebab kematian gajah itu.

Cerita ini meskipun di satu pihak menggambarkan kehebatan
seorang putera raja, iaitu Dewa Indera, tetapi di satu pihak lagi, ia me-
maparkan kebodohan raja dan kecuaian pegawai istana. Kebodohan dan
kecnaian itu membolehkan seorang penyadat kelapa menipu mereka.
Lebih menarik lagi, watak tani dalam cerita ini ialah penyadat kelapa. Di
kalangan tani, penyadat kelapa mempunyai kedudukan yang rendah.
Penyadat ialah tani yang tidak mempunyai tanah padi. Dia menyara
hidupnya dan keluarganya dengan hasil jualan nira dan manisan kelapa.
Kelas tani, hatta penyadat kelapa sekalipun, digambarkan di sini tidak
hidup dalam lengkungan sempit kampungnya sahaja dan tidak juga
hanya berlegar kepada kerja-kerja pertanian hariannya. Tani juga turut
peka terhadap persoalan besar seperti pemerintahan dan politik negara.
Mereka juga mempunyai cita-cita untuk menguasai pemerintahan dan
kuasa poltik. Hakikat ini jelas digambarkan dengan keinginan tukang
sadat kelapa berkahwin dengan puteri raja.” Sebagaimana selalu terjadi
dalam kehidupan harian tani, terlalu sukar untuk kuasa politik jatuh ke
tangan mercka. Cerita Dewa Indera turut mendedahkan realiti itu apa-



40 Sari 10

bila puteri raja akhirnya berkahwin dengan putera raja juga, tetapi
bukan dengan seorang tani.

Kehidupan harian tani Melayu sedemikian sudah tentu meminta
kesediaan dan ketabahan pada kedua-dua belah pihak. Setiap pihak
bersedia untuk bertarung dan juga berhati tabah menerima keputusan

pertarungan, sama ada kalah atau menang. Kalah atau menang tidak
- begitu penting kerana itu bukan garis penamat. Kalah atau menang tidak
menamatkan perjuangan kerana perjuangan itu adalah perjuangan kelas.
Selagi masyarakat berkelas, selagi itulah wujudnya perjuangan kelas.
Kesediaan dan ketabahan tersebut tersirat dalam pertandingan wau,
gasing, rebana ubi serta dalam perlagaan lembu dan ayam. Pertandingan
dan perlagaan itu sentiasa berlaku dari satu gelanggang ke satu gelang-
gang yang lain, sebagaimana wayang kulit, menora, makyong dan main
petri berpindah dari satn panggong ke satu panggong yang lain.

Lebih menarik lagi kalau diteliti watak-watak di dalam pertunjukan
dan persembahan tersebut. Di dalam wayang kulit, makyong dan me-
nora terdapat watak-watak badut. Watak-watak badut tersebut adalah
juga watak utama dalam persembahan-persembahan tersebut. Tanpa
watak-watak itu, bererti tidak ada persembahan. Watak badut adalah
mewakili kelas rakyat dan hamba. Raja atau pemerintah tidak boleh
bertindak sewenang-wenangnya kepada rakyat. Malah dalam wayang
kulit, watak badut iaitu Dogol dan Wak Long secara nyata diberi sifat-
sifat ketuhanan kepada mereka (Sweeney 1972). Dogol adalah jelmaan
Sang Yang Tunggal (Tuhan). Manakala Wak Long pula terbentuk
daripada daki di badan Dogol. Mereka menjadi hamba kepada raja
untuk menentukan keadilan di dalam pemerintahan. Dogol dan Wak
Long pada mulanya berkhidmat dengan Maharaja Rawana, tetapi
kezaliman raja itu menyebabkan mereka berpindah pertuanan kepada Sri
Rama.

Salah satu cerita ranting wayang kulit yang popular ialah Kerak
Nasi atau Nasi Dingin. Cerita ini mengesahkan Dogol dan Wak Long
berbalah berebut kerak nasi/nasi dingin di dapur istana. Pertengkaran
mereka menimbulkan kemarahan Sri Rama sehingga menghalau mereka
keluar. Tindakan Sri Rama itu tidak dibiarkan begitu sahaja. Dogol
telah bertindak balas dengan menyerang istana Sri Rama. Dalam per-
tarungan tersebut Sri Rama telah kalah dan bala tenteranya ditangkap
oleh Dogol yang bertukar rupa. Tangisan Sri Rama dan kesalahannya
atas perilakunya menyebabkan Dogol dan Wak Long berlembut hati dan
sedia kembali ke pangkuan istana semula.

Kehadiran watak-watak badut juga membolehkan persembahan itu
mempunyai dialog-dialog mempersenda dan menghina raja. Dialog ini
menjadi bahan ketawa para penonton. Begitu juga dalam persembahan
bageh dan main petri. Terdapat dialog antara hantu yang ghaib itu
dengan bomoh. Hantu itu bercakap melalui “orang sakit” ataupun



Kepercayaan Pra-ifsiam 41

melalui seorang pembantu bomoh yang dipanggil mindok. Dialog antara
bomoh dengan hantu (“‘si sakit” ataupun mindok) penuh dengan sindir-
menyindir, cabar-mencabar dan ancam-mengancam.

Pertunjukan dan persembahan tradisional tersebut bukan sahaja
menjadi alat hiburan mentah semata-mata sebagaimana yang sering
ditimbulkan oleh beberapa tulisan tentangnya (Hamidah Yaacob 1982;
Zahari Daud 1982; Sheppard 1972) tetapi lebih jauh lagi, secara tersirat,
ia adalah saluran pertentangan kelas. Di dalam tulisan-tulisan tersebut
juga seringkali terdapat dakwaan bahawa pertunjukan dan persembahan
itu bermula di istana. Dakwaan ini ditolak oleh Ghulam Sawar Yusuf
(1984).° Beliau mengatakan dakwaan itu adalah tidak benar. Persemba-
han dan pertunjukan berkenaan lahir dan berkembang di kalangan
rakyat terlebih dahulu. Kemudian baru menjadi hiburan istana dan
dinaungi oleh kelas pemerintah.

Persembahan dan pertunjukan tersebut bukan ‘hakcipta’ istana
ataupun dikawal (dinaungi) oleh kelas pemerintah. Sebaliknya ia lebih
merupakan unsur budaya dimiliki oleh rakyat. Persembahan dan
pertunjukan tradisional itu adalah begitu teristimewa pada rakyat, iaitu
dalam gaya bahasa Clifford (1966, 145) disebut “that is specially dear to
the hearts of the... people of Kelantan™.

Terdapat usaha kelas pemerintah untuk menghapuskan unsur-unsur
kepercayaan warisan di atas. Dato’ Maha Menteri Seri Paduka Nik
Yusof bin Nik Jid telah menjalankan kempen untuk menghapuskan
pertunjukan dan persembahan seperti makyong, perlagaan lembu dan
ayam pada penghujung abad ke-19, tetapi usaha itu bukan saja gagal,
malah menjadi punca kepada pembunuhannya (Clifford 1966, 143-154).
Peristiwa ini menunjukkan bahawa pertunjukan tradisional itu begitu
kuat berpengaruh ketika itu. Oleh itu, tidaklah begitu mudah untuk
menghapuskannya, meskipun usaha itu datang daripada kelas pemerin-
tah. Tegasnya, pertunjukan tradisional itu bukan dikuasai oleh kelas
pemerintah tetapi ia lebih dikuasai oleh kelas rakyat.

Walau bagaimanapun pada hari ini, pertunjukan tradisional itu
tidak begitu popular lagi. Kemerosotan dan kepudaran pengaruh keper-
cayaan dan amalan warisan itu tidak pula membawa erti kepudaran
pertentangan kelas dalam kehidupan harian kaum tani berkenaan. Mo-
denisasi telah memberi peluang kepada kaum tani untuk menyatakan
penentangan mereka kepada kuasa luar yang ghaib (kerajaan) dalam
bentuk yang lebih jelas. Modenisasi yang dimaksudkan itu ialah
pengenalan sistem demokrasi berparlimen, khususnya pilihanraya.

Pilihanraya memberi peluang kepada kelas-kelas sosial yang berbeda
itu mengatur dan menyusun perjuangan mereka dalam pertubuhan parti-
parti politik. Perjuangan kelas hari ini tidak lagi perlu dilakukan melalui
lambang-lambang patung, rebana ubi, gasing dan lembu tetapi boleh
diluahkan secara nyata di dalam ceramah-ceramah dan ketika mengundi.



42 Sari 10

Dengan itu gong dan gendang wayang kulit sudah jarang dipalu lagi,
sebaliknya corong-corong pembesar suara- ceramah politik bergema
membelah kesepian malam kampung-kampung tani.

Hari ini, tahun-tahun terakhir dekad 1980-an, wayang kulit, dikir
barat, makyong, menora, bageh, main petri, “tewah” rebana ubi, berlaga
lembu atau ayam dan gasing tidak lagi menjadi sebahagian daripada
kehidupan kaum tani. Seseorang penyelidik budaya, seperti ahli antropo-
logi yang tinggal di kampung-kampung tani dalam jangka waktu dua
atau tiga tahun tidak akan temui dengan mudah lagi pertunjukan
tersebut.” Permainan wayang kulit dan dikir barat sekali sekala diadakan
di kawasan bandar untuk tujuan komersial. Ia dipersembahkan di hotel-
hotel untuk tontonan para pelancong luar negeri (The Sunday Star
26.1.90). Wau pula dipertandingkan dalam acara khusus, seperti Pesta
Wau Antarabangsa Kelantan yang diadakan pada penghujung bulan Jun
di Tumpat setiap tahun (TDC 1988,3).

Kewujudan kepercayaan dan amalan warisan hari ini tidak lagi
dalam konteks tradisional, tetapi sebaliknya dalam konteks modenisasi.

‘Tidak hairaniah kalau Barbara S. Wright (1986,33) melaporkan dalam
kajiannya tentang dalang di Kelantan bahawa hampir kesemua dalang
yang ditemuduganya adalah penyokong modenisasi kerana mereka men-
dapat faedah daripada proses perubahan itu. Dari segi pihak berkuasa,
iaitu kerajaan, telah menggunakan pertunjukan seperti wayang kulit dan
dikir barat untuk memperivaskan lagi propaganda modenisasi. Radio
Malaysia stesyen Kota Baharu telah memperuntukkan 30 minit seming-
gu untuk penyiaran dikir barat dan wayang kulit yang dirakamkan di
studionya. Intipati yang disampaikan dalam penyiaran itu ialah pem-
bangunan dan pujian kepada pemerintah. Perkembangan baru ini turut
menjelaskan bahawa unsur-unsur budaya itu tidak semata-mata alat
hiburan tetapi sekaligus menjadi saluran dialog kepada pertentangan
kelas-kelas sosial dalam masyarakat vang mendokongnya (Geertz 1960,
228).

NOTA

1. Bomoh juga dikenali sebagai pawang, dukun atau batin. Di Kelantan
panggilan bomoh lebih popular daripada panggilan-panggilan yang lain itu.
Umpamanya disebut “bomoh urut” “bomoh patah”, “'to’ bomoh” dan “bomoh
Diraja”.

2. Daripada penyelidikan Sheppard didapati kira-kira 300 orang dalang wayang
kulit pada tahun 1969. Lebih awal daripada itu Skeat mencatat persembahan
wayang kulit tidak terhad di Kelantan sahaja tetapi juga di negeri Melayu yang
lain seperti Selangor. Pada tahun 1897, beliau telah membeli sebuah ancak (set)
yang mengandungi 148 buah patung di Kuala Selangor ketika ia dipersembabkan
di situ. Satu penyelidikan lain dibuat oleh Barbara S. Wright pada penghujung



Kepercayaan Pra-Islam 43

tahun-tahun 1970-an dan beliau menganggarkan pada waktu itu terdapat kira-
kira 100 orang dalang sahaja. Jumlah bilangan dalang yang merosot tersebut dari
300 (1969) kepada 100 (1979) boleh dijadikan bukti kepada kemerosotan
pengaruhnya (lihat, Sheppard 1972; Wright 1986; Sweeney 1972).

3. Pada umumnya ketua kepada pertunjukan dan permainan warisan ini seperti
to’” bageh, to’ petri/peteri dan dalang adalah bomoh.

4. " Cerita lain ialah Dewa Muda. Cerita ini tidak dilakonkan dalam persem-
bahan makyong yang sederhana (kurang daripada tiga malam) kerana ceritanya
psnjang sehingga melebihi tiga malam persembahan. Tambahan pula cerita ini
dianggap ‘berat’ kerana ia melibatkan “semangat” yang boleh merasuk pelakon
utamanya. Tema cerita ini ialah percintaan putera raja (Dewa Muda) dengan
puteri kayangan.

5. Hal yang sama digambarkan oleh cerita jenaka Mat Jenim. Mat Jenim,
seorang tani miskin yang kerjanya memanjat (memetik) kelapa. Semasa
memanjat kelapa dia berangan-angan. Kemuncak angan-angannya ialah
berkahwin dengan puteri raja.

6. Seorang penyelidik persembahan tradisional Melayu, khususnya persemba-
han makyong.

7. Sepanjang lima tahun iaitu antara 1984-1988 pengkaji tidak menemui atau
mendengar berita bahawa upacara dan pertunjukan di atas diadakan di Pulai
Chondong. Hakikat yang pengkaji temui ini nampaknya mempunyai persamaan
dengan pengalaman Joel S. Khan yang membuat kerja lapangan di sebuah
kampung Melayu pada pertengahan tahun-tahun 1970-an mengatakan bahawa
beliau tidak pernah melihat orang bermain wau atau-pun congkak (1988-89,0).
Kepudaran ini mungkin berpunca daripada berbagai-bagai faktor, seperti
meluasnya penggunaan peti telivisyen, pertun-jukan pentas nyanyian moden
dan sebagainya. Tetapi yang jelas ia tidak mendapat tempat lagi dalam
kehidupan harian tani.

RUJUKAN

Affandi Ismail. 1978. Makyong, Sebuah Tinjauan Dari Sudut Persembahan,
Latihan Iimiah, Universiti Malaya.

Aziz Deraman. 1975. Sejarah Perkembangan Kebudayaan Melayu. Kuala
Lumpur: Kem. Kebudayaan, Belia dan Sukan.

Clifford, H. C. 1966. Stories by Sir Hugh Clifford. Kuala Lumpur: Oxford
University Press.

Firth , R. 1966. Malay Fishermen, Their Peasant Economy. London: Routledge
and K. Paul.

Fraser, T.M. 1960. Rusembilan: A Fishing Village in Southern Thailand. Tthaca:
Cornell University Press.

Geertz, C. 1960 The Religion of Java. New York: Basic Books.

. 1973 Interprentation of Cultures. New York: Basic Books.

Hamidah Yaacob. 1982. Hiburan Tradisional Kelantan. Dlm. Beberapa Aspek
Warisan Kelantan, Khoo Kay Kim (ed.) Kelantan, Kota Bharu.

Ismail Hussein. 1973. Kata-Kata alvan, Cenderamata Hari Sastera. Kota Bharu.

Kahn, J. 1988-9. Construction Malaysia Ethnicity: A View from Australia. Hmu



44 Sari 10.

Masyarakat 14: 6-8
LeVine, R.A. Properties of Culture. Dim. Cultural Theory, R.A. Shweder & R. A
LeVine (ed). Cambridge: Cambridge University Press.

Marcus, G. E. & M. M. Ficsher. 1986. Anthropology as Cultural Critique. Chicago
& London: University of Chicago Press.

Mayer, P. 1954. Witches, Inaugural Lecture. South Africa: Rhodes University,
Grahamstown.

Mohd Fauzi Yaacob. 1967. Main Petri, Latihan Ilmiah, Universiti Malaya.

Mohd Taib Osman. 1967. Indigenous, Hindu and Islamic Elements in Malay
Beliefs. Diss. Ph. D., Indiana University.

. 1978. Kepercayaan Tradisional dalam Sistem Kepercayaan
Melayu. Dlm. Bingkisan-Kenangan Untuk Pendita, Mohd. Taib Osman &
Hamdan Hassan, (ed.). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Nik Abdul Aziz. 1980. Ulama, Kepimpinan dan Nilai-nilai Hidup dalam
Masyarakat Melayu Tradisional. Tamadun Islam Di Malaysia. Kuala
Lumpur: Persatuan Sejarah Malaysia.

Redfield, R. 1954. The Cultural Role of Cities. Dlm. Economic Development and
Social Change, Vol. 3, R. Redfield & M. B. Singer (eds.)

Shaw, W. 1975. Aspect of Malayan Magic. Kuala Lumpur: Muzium Negara.

Sheppard, M. 1972. Taman Indera. Kuala Lumpur: Oxford University Press.

Shweder, R. A. 1984. A Colloquy of Culture Theorists. Dim. Cultural Theory, R.
A. Shweder dan R. A. LeVine (eds.) Cambridge: Cambridge University
Press.

Skeat, W. W. 1967. Malay Magic. New York: Dover Pub.

Sweeney, A. 1972. The Ramayana and the Malay Shadow Play. Kuala Lumpur:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

S. Naguib. 1972, Islam Dalam Sejarah dan Kebudayaan Melayu. Kuala Lumpur:
Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia. )

The Sunday Star, 26 January 1950

Tourist Development Corp. 1988. Malaysia: General Guide. Kuala Lumpur:
Kem. Kebudayaan dan Pelancongan.

Tylor, E. B. 1871. Primitive Culture. London: Murry.

Winstedt, R. O. 1961. The Malays. London dan Boston: Routledge & K. Paul.

Wright, S. B. 1986. The Role of Dalang in Kelantanese Society. Dlm. Cultural
Identity in Northern Peninsular Malaysia, S. A. Carstens {ed.). Athens: Ohio
University, ‘

Zahari Daud. 1982. Main Peteri. Dim. Beberapa Aspek Warisan Kelantan, Khoo
Kay Kim (ed.) Kota Bharu: Muzium Kelantan.

Zainal Abidin. 1957. The Work of The Bomoh in Kelantan. Latihan Ilmiah,
Universiti Malaya.

Jabatan Persuratan Melayu
Universiti Kebangsaan Malaysia
43600 UKM Bangi,

Selangor D.E., Malaysia



