
 
 

46  |  ICIP 

  Pendidikan sebagai Tapak Integrasi 
Penggunaan Bahasa Ibunda dan Sekolah Vernakular  

 
Ong Puay Liu & Nur Atiqah Tang Abdullah 

Institut Kajian Etnik (KITA), UKM 
 
 
Abstrak 
 
Selepas 60 puluh tahun kemerdekaan untuk Malaya atau Tanah Melayu (1957), dan 53 tahun 
selepas pembentukan Malaysia (1963), kesangsian etnik dan agama masih wujud, malah berleluasa 
dan meruncingkan. Antara isu yang menjadi sumber perbalahan dalam kalangan rakyat berbilang 
kaum adalah pendidikan. Perdebatan sering kedengaran sama ada sistem pendidikan Malaysia 
seharusnya menghala kepada satu aliran atau pelbagai aliran, sama ada sekolah jenis kebangsaan 
Cina (SJKC) dan Tamil (SJKT) harus dimansuhkan, sama ada bahasa pengantar sistem pendidikan 
harus ditukar kembali kepada Bahasa Inggeris atau kekal dengan Bahasa Melayu, sama ada 
pendidikan perlu bersifat sekular atau berunsur keagamaan, sama ada sistem pendidikan 
kebangsaan berjaya memupuk perpaduan antara penduduk Malaysia pelbagai kaum dan agama. 
Perdebatan ini menarik perhatian kepada hakikat bahawa pendidikan, yang dilihat sebagai wahana 
penting untuk memupuk perpaduan nasional, sebaliknya juga telah menjadi sumber pepecahan. 
Soalan utama adalah kenapa, selepas sekian lama dasar pendidikan kebangsaan dilaksanakan untuk 
memupuk perpaduan, namun pendidikan masih menjadi isu utama perbalahan antara etnik, dan 
perpaduan nasional masih tinggal bayangan dan impian? Justeru, ‘pendidikan untuk apa’ menjadi 
soalan pedoman kepada tumpuan penyelidikan mengenai pendidikan sebagai tapak integrasi. 
Malaysia merupakan makmal yang baik untuk meneliti peranan pendidikan sama ada sebagai 
sumber perpaduan ataupun sumber pepecahan dalam kalangan penduduk berbilang kaum, budaya, 
agama dan negeri asal. Kajian ini akan mengambil dua pendekatan iaitu pendekatan sejarah dan 
pendekatan sosiologi. Pendekatan sejarah bertujuan untuk memahami konteks perkembangan 
falsafah, dasar, akta serta pelaksanaan sistem pendidikan di Malaysia mengikut urutan masa 
(timeline). Pendekatan sosiologi pula adalah untuk meneliti wacana penyelidikan pendidikan yang 
mendominasi perdebatan tentang peranan pendidikan dalam usaha membina sebuah negara di mana 
penduduknya bersatu padu, berjiwa kenegaraan, saling hormat menghormati dan mendokong 
kepelbagaian budaya dan agama. Data akan diperolehi melalui penelitian dokumen rasmi, 
perbincangan kumpulan terfokus (FGD) bersama golongan terpilih seperti guru dan guru 
besar/pengetua, pegawai-pegawai pendidikan di Kementerian Pendidikan Malaysia, Jabatan 
Pendidikan Negeri, Institut Pendidikan Guru, dan ibu bapa. Dua komponen akan diberi perhatian 
khusus, iaitu bekas pelajar bukan Cina yang belajar di SJKC dan pelajar Muslim yang belajar di 
sekolah agama Islam. Pandangan dan pengalaman mereka ketika belajar di SJKC dan sekolah 
agama Islam amat penting untuk membolehkan kita meneroka peranan pendidikan dalam konteks 
perpaduan nasional yang dimainkan oleh SJKC dan sekolah agama. 
 
Kata kunci: sekolah vernakular, bahasa ibunda, perpaduan, kesepaduan, pendidikan 
 
Pengenalan  
   
UNESCO, pada tahun 1953, membuat saranan bahawa pendidikan (iaitu pengajaran dan 
pembelajaran) sebaik-baiknya dilaksanakan dalam bahasa ibunda kanak-kanak, terutamanya bagi 



 
 

47  |  ICIP 

negara yang mempunyai penduduk pelbagai etnik dan bahasa (mother tongue education for 
multilingual societies). Saranan ini terkandung dalam laporan UNESCO bertajuk ‘The use of 
vernacular languages in education’ (UNESCO 1953: 6 & 11). Menurut laporan tersebut, adalah 
nyata bahawa cara atau perantara terbaik untuk mengajar seorang kanak-kanak adalah melalui 
bahasa ibunda kanak-kanak tersebut. Apakah justifikasi di sebalik cadangan tersebut? Terdapat tiga 
asas penghujahan bagi menyokong saranan ini. Pertama, dari sudut psikologi, bahasa ibunda 
merupakan satu sistem lambang bermakna yang berfungsi secara automatik dalam minda kanak-
kanak tersebut untuk pengungkapan pemikiran dan pemahaman. Kedua, dari sudut sosiologi, 
bahasa ibunda adalah cara pengenalan diri yang membolehkan kanak-kanak tersebut mengenali diri 
bersama dengan ahli-ahli lain dalam komuniti di mana dia anggotai. Ketiga, dari sudut pendidikan, 
kanak-kanak tersebut belajar lebih cepat melalui penggunaan bahasa ibunda berbanding dengan 
melalui penggunaan bahasa lain.  
 
Namun, meskipun UNESCO membuat penetapan peri pentingnya bahasa ibunda sebagai bahasa 
pengantar persekolahan semenjak 65 tahun lalu, penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan, iaitu 
sebagai bahasa pengajaran dan pembelajaran, mengalami banyak rintangan dari segi pelaksanaan. 
Apakah rintangannya? Dalam hal ini, laporan UNESCO 1953 sendiri telah menyatakan 
penggunaan bahasa ibunda, yang dalam kebanyakan hal bukan merupakan bahasa rasmi atau 
bahasa kebangsaan sesebuah negara, tidak dapat dijadikan bahasa pengantar pendidikan di sekolah 
disebabkan faktor-faktor tertentu seperti faktor politik, linguistik, pendidikan, sosio-budaya, 
ekonomi, kewangan, termasuk juga faktor praktikal (UNESCO 1953: 6 & 11).  
 
Peranan pendidikan untuk membina kesedaran kewarganegaraan sepunya, kesepaduan sosial atau 
perpaduan nasional dalam kalangan rakyatnya yang berbilang etnik, budaya dan agama sudah lama 
menjadi fokus pembuat dasar dan kerajaan. Hal ini kerana keamanan, kemakmuran, kestabilan dan 
kemajuan negara bergantung kepada keamanan hubungan antara rakyatnya. Sekolah berfungsi 
sebagai agen sosialisasi untuk memupuk visi dan aspirasi negara untuk mempertahankan keamanan 
negara. Justeru, pendidikan dan persekolahan dilihat sebagai sebahagian dalam proses sosialisasi 
ini (Cheng 1998: 21) untuk menghasilkan pelajar-pelajar yang mempunyai aspirasi sepunya 
tersebut.  
 
Malaysia sebagai sebuah negara berbilang kaum dan bahasa juga tidak terlepas daripada perdebatan 
berkaitan penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan. Perdebatan ini biasanya dibicara dalam 
ruang lingkup pendidikan sebagai alat perpaduan nasional, dan peranan penggunaan satu bahasa 
sepunya iaitu bahasa kebangsaan sebagai bahasa pengantar persekolahan dalam membantu 
memupuk perpaduan antara rakyat berbilang kaum/etnik. Pendidikan dianggap sebagai sumber 
penting untuk memupuk kesedaran nasional dan kesepaduan sosial dalam kalangan rakyat. Namun 
begitu, dalam sebuah negara berbilang etnik seperti Malaysia, sistem pendidikan yang wujud juga 
mendokong tanggungjawab untuk mempastikan keterangkuman dan penyertaan semua rakyat 
dalam satu sistem pendidikan yang mengenalpasti dan mengiktiraf kepelbagaian pelajar.  
 
Dalam konteks perpaduan nasional atau kesepaduan sosial dalam kalangan rakyat Malaysia, 
kegagalan mengambil kira kepelbagaian kependudukan negara akan memberi gambaran yang tidak 
menyeluruh tentang keadaan kependudukan negara yang sebenar. Sekolah sebagai sebuah institusi 
pendidikan yang penting boleh berfungsi sebagai satu tempat untuk memupuk saling kepercayaan, 
hormat dan tanggungjawab terhadap orang lain dan membantu membina hubungan bermakna 
antara pelajar. Dalam hal ini, sistem persekolahan dan pendidikan inklusif atau terangkum yang 



 
 

48  |  ICIP 

bertujuan memupuk perpaduan atau kesepaduan sosial, seharusnya bertunjangkan empat prinsip 
atau tonggak pendidikan: belajar untuk tahu (learning to know), belajar untuk buat (learning to do), 
belajar untuk jadi (learning to be) dan belajar untuk hidup bersama (learning to live together) 
(Delors 1996). Justeru, sekolah menjadi tempat penting untuk pelajar belajar kepelbagaian dan 
bagaimana untuk hidup dalam dan bersama kepelbagaian.  
 
Soalan yang timbul adalah apakah pembelajaran ini perlu diadakan dalam keadaan bahasa 
pengantar tunggal dan jenis sekolah yang sama? Dalam kata lain, di Malaysia, apakah hanya perlu 
ada sistem pendidikan satu aliran, yang menggunakan bahasa Melayu iaitu bahasa kebangsaan, 
sebagai bahasa pengantar persekolahan? Apakah hanya perlu wujud sekolah kebangsaan iaitu 
sekolah yang menggunakan bahasa Melayu sebagai bahasa pengantar persekolahan?  
 
 
Pendidikan sebagai Tapak Integrasi atau Sumber Pepecahan? 
 
Pendidikan di Malaysia, khususnya pada peringkat sekolah, dilihat sebagai sumber penting dalam 
pembinaan negara bangsa. Pendidikan Malaysia bertujuan memupuk rasa kebanggaan kepada 
negara Malaysia dan semangat cintakan negara dalam kalangan rakyat Malaysia berbilang kaum. 
Tambahan juga dalam konteks negara berbilang kaum dan agama seperti Malaysia, pendidikan 
berperanan dalam memajukan persefahaman silang budaya yang dijangkakan akan menghasilkan 
pelajar-pelajar yang boleh berfikir dan bertingkah laku merentasi sempadan kaum atau agama.  
 
Dalam hal ini, pendidikan diberi peranan penting oleh kerajaan dan juga masyarakat. Pada pihak 
kerajaan, pendidikan adalah landasan penting untuk memupuk kesedaran kewarganegaraan dan 
kesaksamaan, yang akan menyumbang kepada pembangunan ekonomi (sebagai tenaga buruh 
mahir), kesepaduan sosial dan keamanan. Bagi orang awam pula, pendidikan meluaskan minda, 
membentuk perwatakan dan memperdalami pemikiran seseorang tentang diri, orang lain dan dunia 
luar melalui pengetahuan yang diperolehi.  
 
Kita sedia maklum sistem pendidikan Malaysia mengambil bentuk pelbagai jenis. Terdapat sistem 
pendidikan kebangsaan di mana sekolah kebangsaan (rendah, menengah) menggunakan bahasa 
Melayu sebagai bahasa pengantar persekolahan; sekolah jenis kebangsaan atau sekolah vernakular 
(rendah) yang menggunakan bahasa ibunda iaitu Mandarin atau Tamil sebagai bahasa pengantar 
persekolahan; sekolah agama Islam yang menggunakan bahasa Arab sebagai bahasa pengantar 
persekolahan; homeschooling, sekolah swasta dan sekolah antarabangsa yang menggunakan bahasa 
Inggeris sebagai bahasa pengantar persekolahan. Kita juga ada sekolah untuk Orang Asli 
Semenanjung Malaysia yang dipanggil Sekolah K9 (sekolah yang menyediakan persekolahan dari 
Tahun 1 hingga Tingkatan 3), yang bahasa pengantar persekolahan sepatutnya dalam Bahasa 
Melayu (lihat Lampiran 1 untuk senario kepelbagaian sistem persekolahan di Malaysia).   
 
Persoalan ini menarik perhatian kepada perdebatan bahawa pendidikan, pada satu pihak, memupuk 
perpaduan nasional, tetapi pada satu pihak lain, pendidikan juga boleh menjadi sumber pepecahan. 
Kanak-kanak negara ini belajar di sekolah yang menggunakan bahasa pengantar yang berbeza-
beza, iaitu bahasa Melayu selaku bahasa kebangsaan dan bahasa rasmi negara serta bahasa ibunda 
kanak-kanak Melayu khususnya (sekolah kebangsaan); bahasa Mandarin dan Tamil selaku bahasa 
ibunda/bahasa standard komuniti Cina dan India (sekolah jenis kebangsaan); bahasa Arab selaku 



 
 

49  |  ICIP 

bahasa agama Islam (sekolah agama Islam); bahasa Inggeris selaku bahasa asing yang digunakan di 
sekolah swasta, sekolah antarabangsa, sekolah rumah.  
 
Maka timbul soalan, ‘pendidikan untuk apa’ dan ‘bagaimana pendidikan ini harus disampaikan’  
bagi sebuah negara seperti Malaysia yang mempunyai masyarakat berbilang kaum, bahasa, agama, 
demi mewujudkan rakyat yang hidup bersepadu dan bersatu padu serta berkongsi kesedaran 
sepunya bahawa mereka adalah orang Malaysia?  
 
Apakah maksud ‘bersepadu, bersatu padu, kesedaran sepunya’ ini? Adakah ia bermakna rakyat 
bersatu dari segi penggunaan satu bahasa tunggal, sebab bahasa mencerminkan bangsa negara, 
seperti pepatah ‘bahasa jiwa bangsa’? Namun, bangsa di sini merujuk kepada bangsa apa? Bangsa 
kebangsaan - bangsa Malaysia – sebagai bangsa idaman (aspired nation) atau bangsa bayangan 
(imagined nation) berasaskan satu bahasa, satu budaya (homogenous Malaysian nation)? Maka 
bahasa Melayu (bahasa kebangsaan) dan budaya Melayu (Dasar Kebudayaan Kebangsaan) sebagai 
tonggak memupuk bangsa Malaysia ini? Atau bangsa Malaysia yang berasaskan kepelbagaian 
bangsa di Malaysia (diverse Malaysian nation)?  
 
Dalam Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia 2013 - 2025 (Pendidikan Prasekolah hingga 
Lepas Menengah), Kementerian Pendidikan Malaysia telah menetapkan lima aspirasi sistem 
pendidikan Malaysia iaitu akses, kualiti, ekuiti, perpaduan dan kecekapan. Untuk aspirasi keempat 
– perpaduan – Kementerian Pendidikan ingin melihat wujudnya sistem pendidikan yang 
menawarkan perkongsian pengalaman dan nilai kepada kanak-kanak dengan menghargai 
kepelbagaian. Murid yang berusia antara 7 hingga 17 tahun menghabiskan lebih satu perempat 
daripada masa mereka di sekolah. Kementerian Pendidikan berhasrat menjana suatu sistem 
pendidikan yang memberi peluang kepada murid berkongsi pengalaman dan aspirasi demi 
membentuk dan memperkukuhkan lagi asas perpaduan rakyat Malaysia (Kementerian Pendidikan 
Malaysia 2013: E10-E11) meskipun mereka belajar di pelbagai jenis sekolah, sama ada sekolah 
kebangsaan, sekolah vernakular, sekolah agama, sekolah swasta, sekolah antarabangsa, sekolah 
orang asli, mahupun sekolah rumah. 
 
Sebagai manusia sosial dan berbudaya, setiap individu menghayati budaya kelompok yang 
dianggotainya. Individu tersebut belajar bertutur dan berfikir melalui bahasa yang pertama sekali 
diajar kepadanya, iaitu bahasa ibunda. Bahasa ibunda ini di mana individu belajar mengungkapkan 
ideanya tidak semestinya bahasa yang digunakan oleh ibu bapanya, atau bahasa yang pertama sekali 
dipelajari oleh individu tersebut, kerana kemungkinan berlaku keadaan-keadaan tertentu yang 
menyebabkan individu terpaksa meninggalkan bahasa tersebut pada umur awal.  
 
Apapun bahasa yang dipertuturkan oleh individu, sebagai manusia sosial, individu tersebut perlu 
hidup bersama dengan orang lain yang bertutur dalam bahasa yang lain dan mempunyai budaya 
yang tidak sama. Ini memerlukan individu tersebut memperolehi pengetahuan tentang manusia lain 
yang mempunyai budaya yang tidak sama supaya dapat berhubung dalam cara yang bermakna dan 
tanpa salah faham. Keperluan berhubungan antara satu sama lain juga menuntut individu-individu 
tersebut mempunyai bahasa sepunya sebagai alat komunikasi bersama. Justeru, dalam negara 
Malaysia yang mempunyai pelbagai jenis sekolah, satu bahasa sepunya perlu diajar/dipelajari 
supaya pelajar-pelajar tersebut dapat menguasai satu bahasa yang akan menjadi bahasa komunikasi 
sepunya.  
 



 
 

50  |  ICIP 

Malaysia merupakan makmal yang baik untuk meneliti peranan pendidikan sama ada sebagai 
sumber perpaduan ataupun sumber pepecahan dalam kalangan penduduk berbilang kaum, budaya, 
agama dan negeri asal. Perdebatan sering kedengaran mengenai sama ada sistem pendidikan 
Malaysia seharusnya menghala kepada satu aliran atau pelbagai aliran; sama ada wujud sekolah 
dualiterasi atau dwibahasa, iaitu satu aliran tetapi terdapat matapelajaran yang diajar dalam bahasa 
lain; sama ada wujud sekolah kerajaan saja dan tiada sekolah jenis kebangsaan dan swasta; sama 
ada bahasa kebangsaan sebagai bahasa pengantar tunggal atau bahasa Inggeris sebagai bahasa 
pengantar bersama; sama ada sekolah bersifat sekular, agama, atau bersepadu (integrated)? 
 
Maszlee Malik, yang dilantik sebagai Menteri Pendidikan Malaysia selepas Pilihanraya Umum Ke-
14 (9 Mei 2018), mengakui kerencaman sistem pendidikan yang wujud di Malaysia. Dalam 
wawancara bersama media atas talian Malaysiakini pada 22 Mei 2018, Maszlee Malik mengatakan 
wawasan beliau adalah untuk menghubungkan pelbagai jenis persekolahan ini – sekolah 
kebangsaan, sekolah vernakular, sekolah agama Islam (tahfiz), sekolah swasta, sekolah orang asli, 
sekolah antarabangsa, sekolah rumah (homeschools). Beliau ingin meraikan perbezaan, dan 
menjadikan kepelbagaian sebagai kekuatan, bukan kelemahan, dan sebagai faktor 
menyatupadukan, bukan memisahkan. Salah satu kekuatan di negara Malaysia, menurut Maszlee 
Malik, adalah kita hidup dalam masyarakat pelbagai bahasa. Negara kita seharusnya meraikan 
hakikat ini, menggunakan kepelbagaian bahasa ini sebagai kekuatan kita dan menyemai budaya 
sebagai sebuah komuniti pelbagai bahasa. Sebagai contoh, sebuah sekolah agama Islam boleh 
mengadakan banyak program bersama sekolah Cina; sekolah Tamil berganding bahu melaksanakan 
aktiviti bersama dengan sekolah mission; sekolah antarabangsa bekerjasama dengan sekolah Orang 
Asli. Di sebalik pematuhan kepada tuntutan memansuhkan sekolah vernakular, Menteri Pendidikan 
baru  Maszlee Malik percaya cara yang lebih baik untuk memupuk perpaduan nasional adalah 
menggalakkan sekolah-sekolah yang berlainan ini untuk bekerjasama mengadakan program dan 
aktiviti di mana pelajar dan guru mereka dapat ikut serta bersama (Malaysiakini team 2018). 

 
Kepelbagaian penduduk Malaysia sememangnya menuntut agar sistem pendidikan negara 
menyediakan peluang-peluang sebegini untuk membolehkan generasi muda mempelajari dan 
menambah pengetahuan tentang diri mereka, komuniti mereka sendiri dan komuniti lain di 
Malaysia. Hasil daripada sistem pendidikan yang menyediakan ruang-ruang kolaborasi rentas 
sekolah adalah pelajar (dan guru) yang celik budaya (culturally literate) dan celik sosial (socially-
literate), dan bukan sekadar celik huruf (academically literate). Kecelikan budaya dan sosial ini 
membuka minda mereka kepada kepelbagaian, penghormatan sewajar yang perlu diberi kepada 
setiap budaya, dan kerelaan bergaul serta membentuk hubungan bermakna dengan orang lain yang 
berbeza dengan mereka.  
 
Maszlee Malik, Menteri Pendidikan Malaysia, tidak melihat sekolah vernakular khususnya, sebagai 
rintangan kepada perpaduan nasional. Malah beliau menghantar anak-anaknya ke sekolah jenis 
kebangsaan Cina (Malaysiakini Team 2018). Apakah faktor yang mendorong Maszlee Malik, 
selain daripada mempunyai ibu berketurunan Cina Hakka, memilih untuk menghantar anak ke 
sekolah Cina, dalam konteks tuntutan kuat beberapa pihak untuk sekolah vernakular dimansuhkan, 
dan dakwaan bahawa sekolah vernakular menghalang perpaduan nasional? 
 
Soalan ini menjadi pedoman kajian ini tentang pendidikan sebagai tapak integrasi atau sumber 
pepecahan, khususnya berkaitan dengan penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan dan sekolah 
vernakular. Dalam konteks tuntutan untuk sekolah vernakular dimansuhkan, dan dakwaan sekolah 



 
 

51  |  ICIP 

vernakular menghalang perpaduan nasional, jarang kita menemui bukti-bukti konkrit untuk 
menyokong dakwaan dan tuntutan tersebut. Apakah benar sekolah vernakular menghalang 
perpaduan nasional dan menyebabkan pelajar-pelajar Malaysia berpecah belah, tidak mempunyai 
semangat kebangsaan? Bagaimana pula dengan sekolah agama Islam, sekolah swasta, sekolah 
antarabangsa, sekolah rumah, sekolah orang asli, sekolah berasrama penuh?  
 
Kertas kerja ini akan membentangkan hasil penyelidikan yang dikutip daripada dua kumpulan 
perbincangan (focus group discussion [FGD]) bersama pelajar di sebuah universiti awam. Pelajar-
pelajar ini, daripada kumpulan etnik berlainan, pernah menuntut di sekolah jenis kebangsaan Cina 
(SJKC) dan sekolah jenis kebangsaan Tamil (SJKT). Antara perkara-perkara yang dibincang dalam 
FGD adalah pengalaman belajar, sebab memilih SJKC/SJKT dan pandangan mereka tentang 
keberlangsungan SJKC dan SJKT dalam konteks pembinaan negara bangsa Malaysia.  
 
Sebelum diteruskan pembentangan hasil perbincangan FGD, bahagian seterusnya akan 
mengemukakan beberapa sorotan karya mengenai pendidikan bahasa ibunda, khususnya dalam 
konteks penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan (mother tongue as 
medium of instruction), pendidikan pelbagai bahasa (multilingual education) dan pemupukan 
perpaduan nasional. 
 
Sorotan karya mengenai pendidikan bahasa ibunda dan pelbagai bahasa 
 
Sivapalan et al. (2015) dalam artikel bertajuk ‘Debating education for nation building in Malaysia: 
National school persistence or vernacular school resistance?’ membentangkan naratif yang 
menyokong penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan pada satu pihak dan 
naratif yang membantah penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan pada 
satu pihak lain. Pihak penyokong menyuarakan sokongan kepada penerusan sekolah vernakular 
(yang menggunakan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan) dan kewujudan 
pelbagai aliran persekolahan. Pihak pembangkang pula menuntut  pembasmian/pemansuhan 
sekolah vernakular (yang tidak menggunakan bahasa kebangsaan/rasmi sebagai bahasa pengantar 
persekolahan) dan kewujudan satu aliran persekolahan. Dalam konteks Malaysia, sekolah 
vernakular merujuk kepada sekolah jenis kebangsaan Cina (SJKC) dan Tamil (SJKT) dan sekolah 
kebangsaan adalah sekolah yang menggunakan bahasa Melayu sebagai bahasa pengantar 
persekolahan. Hujah sokongan dan bantahan ini dibincang dalam ruang lingkup teori identiti sosial 
dan teori pascakolonial, yang menerangkan hubungan antara bahasa dan identiti. Teori identiti 
sosial berasaskan pendekatan psikologi-sosial, yang mengandaikan hubungan langsung antara 
bahasa dan identiti etnik. Bahasa yang digunakan untuk komunikasi dilihat sebagai hasil keahlian 
dan sosialisasi kelompok. Teori pascakolonial pula melihat identiti sebagai multidimensi, sesuatu 
yang bergantung kepada dan tertakluk kepada rundingan berasaskan situasi. Bahasa digunakan 
sebagai alat atau sumber strategik untuk memperkukuh dan menegak kedudukan bagi 
memperjuangkan identiti sosial dalam situasi tertentu. Ideologi bahasa dan identiti etnik serta 
kebangsaan berhubung rapat dengan pemilikan kuasa dan pencaturan politik dalam komuniti 
(Sivapalan et al 2015: 16).   
 
Isu menyokong pendidikan dalam bahasa ibunda, seterusnya pendidikan dwiliterasi atau tribahasa 
(biliteracy and trilingualism) kerap dilihat dalam konteks sokongan terhadap pendidikan dalam 
bahasa kebangsaan/rasmi dan seterusnya pendidikan satu bahasa (monolingual). Terdapat 
beberapa kajian empirikal berkaitan dengan kedua-dua pihak sokongan.  



 
 

52  |  ICIP 

 
Penentangan/kemusykilan terhadap pendidikan bahasa ibunda 
 
Gupta (1997, terbitan atas talian 2010) mengemukakan kesangsian terhadap pendidikan bahasa 
ibunda. Menurut beliau, dalam situasi bahasa tertentu, pendidikan rendah dalam bahasa ibunda 
mungkin tidak merupakan sesuatu yang diingini. Hal ini kerana terdapat beberapa faktor yang 
menidakkan kesesuaian pendidikan dalam bahasa ibunda: (1) kesukaran menentukan bahasa 
ibunda, khususnya dalam keadaan wujud pelbagai bahasa di mana kanak-kanak membesar 
dengan pelbagai bahasa ibunda; (2) definisi ‘bahasa’, memandangkan bahasa ibunda mungkin 
merujuk kepada jenis bahasa umum/standard; dan (3) pemisahan sosial dan etnik dalam konteks 
kewujudan pendidikan bahasa ibunda. Dalam keadaan pelbagai bahasa, pengekalan kesepaduan 
sosial mungkin lebih penting daripada faedah pendidikan bahasa ibunda. Dalam keadaan pola 
penggunaan bahasa berkait dengan kelas sosial, pendidikan bahasa ibunda boleh mempengaruhi 
kesampaian kepada struktur kuasa oleh kumpulan kurang mampu (underprivileged). Tidak ada 
hukum umum yang menetapkan pendidikan rendah seharusnya dalam bahasa ibunda (Gupta 
1997, diterbitan atas talian 2010).  
 
Li (2009) mengkaji permasalahan bahasa-dalam-pendidikan di Hong Kong SAR (Special 
Administrative Region/Wilayah Pentadbiran Khas) selepas penyerahan tampuk pemerintahan 
oleh Britain kepada negara China pada tahun 1997. Kerajaan Hong Kong SAR memperkenalkan 
dasar bahasa-dalam-pendidikan yang diberi nama ‘dwiliterasi dan tribahasa’ (biliteracy and 
trilingualism). Pendidikan bahasa ibunda diberi keutamaan di mana Putonghua (Mandarin) 
dijadikan bahasa pengantar pengajaran & pembelajaran (medium of instruction [MoI], namun 
dasar ini menghadapi penentangan yang kuat. Bahasa Inggeris kekal sebagai bahasa yang 
disanjung tinggi dalam masyarakat Hong Kong SAR, tapi pada masa yang sama, Putonghua 
(Mandarin/Bahasa Cina Standard) juga diberi kepentingan berikutan peningkatan perdagangan 
dan aktiviti-aktiviti lain dengan negara China. Di samping itu, bahasa ibunda kebanyakan orang 
Hong Kong adalah Kantonis. Justeru, dasar bahasa-dalam-pendidikan yang dilaksanakan melalui 
konsep dwiliterasi dan tribahasa menghadapi kesulitan dari segi (a) ketiadaan persekitaran 
pembelajaran yang sesuai untuk menggalakkan orang Hong Kong bertutur dalam Bahasa Inggeris 
di luar bilik darjah; (b) perbezaan tipologi antara Bahasa Inggeris dan Bahasa Mandarin 
(Putonghua), dan perbezaan-perbezaan linguistik antara Putonghua dengan Bahasa Kantonis, 
yang menyukarkan pembelajaran bahasa Inggeris dan Putonghua.Li melihat dilema dan 
perdebatan MoI melalui pandangan kerajaan dan lima kumpulan berkepentingan iaitu majikan, 
ibu bapa, pengetua sekolah, guru dan pendidik, serta pelajar.  
 
Kajian serupa dilakukan oleh Lai & Byram (2010) di Hong Kong SAR, yang melihat isu bahasa-
dalam-pendidikan di Hong Kong SAR dari sudut hegemoni kuasa dan pertentangan antara elit. 
Menurut Lai & Byram, dasar dwiliterasi dan tribahasa kerajaan Hong Kong telah mengeruhkan 
ketegangan dan kerumitan politik dwiliterasi berkaitan dengan dasar bahasa-dalam-pendidikan 
kerajaan. Meskipun dasar ini bermula dengan niat baik, namun, dasar bahasa ini lebih kepada 
menangani dan bukan menyelesaikan masalah bahasa dalam pendidikan di Hong Kong. Masalah 
bahasa ini menampilkan pergelutan hegemoni antara kumpulan sosial yang berkepentingan dalam 
masyarakat, dan juga antara kelas elit tempatan dengan elit pemerintah kebangsaan pada 
peringkal lokal dan kebangsaan. Peralihan penggunaan Bahasa Inggeris sebagai pengantar 
pendidikan kepada Bahasa Cina memperlihatkan penjelmaan beberapa isu kontroversial seperti 
pilihan ibu bapa, penentangan kelas elit dan politik kelompok dalam konteks pengantarabangsaan 



 
 

53  |  ICIP 

Bahasa Inggeris seiring dengan perkembangan global teknologi maklumat dan komunikasi (ICT). 
Bahasa Inggeris iaitu bahasa penjajah pada zaman penjajahan British dan bahasa antarabangsa 
dalam dunia ICT kekal menjadi isu yang bermasalah untuk dasar bahasa Hong Kong melalui 
proses de-kolonialisasi dan pengantarabangsaan pada peringkat awal pascatransisi. Putonghua, 
bahasa kebangsaan negara China, kini berlawanan dengan bahasa Kantonis, dialek wilayah, 
sebagai bahasa Cina tinggi dan formal masyarakat. Isu dwi-bahasa dan tri-bahasa (Bahasa 
Inggeris, Putonghua dan Bahasa Kantonis) telah menambah kekusutan kepada wacana kerumitan 
pendidikan bahasa ibunda di bawah rangka ‘satu negara, dua sistem’ yang diamalkan di Hong 
Kong (Lai & Byram 2010).  
 
Peralihan Hong Kong daripada tanah jajahan British kepada Wilayah Pentadbiran Khas (SAR) 
turut menarik perhatian Pérez-Milans (2017), khususnya berkenaan dengan dasar pendidikan 
dwibahasa. Menurut Pérez-Milans, pendidikan dwibahasa di Hong Kong menyediakan jendela 
yang baik untuk mengkaji transformasi pendidikan dalam konteks proses perubahan ekonomi, 
institusi, politik, sosiolinguistik dan budaya yang lebih luas. Ruang diskusi tentang pendidikan 
bahasa telah memperlihatkan persoalan-persoalan berkaitan dengan bahasa apa yang patut diajar 
dan dipelajari, oleh siapa, bila dan hingga tahap apa. Tindak balas terhadap persoalan-persoalan 
tersebut berkaitan pula dengan siapa yang membuat keputusan tentang bahasa apa yang 
mempunyai nilai lebih tinggi dalam politik budaya dan bahasa Hong Kong. Dalam penulisan 
beliau, Pérez-Milans menyusurgalur kajian-kajian utama yang telah melapor dan membincang 
proses-proses tersebut, terutamanya berkaitan implikasi kepada dasar bahasa-dalam-pendidikan 
sedia ada dan amalan-amalan semasa di Hong Kong. 
 
Afrika Selatan memperlihatkan satu keadaan menarik dari segi dasar pendidikan pelbagai bahasa 
(multilingual education policy). Sistem pendidikan negara ini melibatkan 11 bahasa ibunda 
sebagai bahasa pengantar persekolahan untuk tiga tahun pertama sekolah rendah, diikuti 
seterusnya dengan transisi kepada pengantar Bahasa Inggeris untuk kebanyakan (lebih kurang 
80%) penutur bahasa-bahasa Afrika. Tiga pengkaji telah membuat penyelidikan berkenaan 
masalah dasar bahasa-dalam-pendidikan di Afrik Selatan. 
 
Banda (2000, terbitan atas talian 2010) meneliti kedudukan bahasa ibunda dalam program 
dwibahasa tambahan (additive bilingual program) di Afrika Selatan. Pendidikan dwibahasa 
(bilingual) tambahan adalah program yang mengembang dan mengekal bahasa utama (primary 
language) pelajar, pada masa yang sama, menambah satu bahasa kedua. Dalam program 
pendidikan dwibahasa, bahasa utama (bahasa ibunda) atau budaya pelajar tidak akan hilang atau 
merosot (Multilingual Mania tanpa tarikh). Dalam penulisan beliau, Banda berhujah bahawa 
selama ini, pengajaran dan penggunaan bahasa-bahasa Afrika, khususnya sebagai medium 
pengantara, adalah tidak mencukupi atau berkesan, maka, penggunaan bahasa-bahasa Afrika ini 
dalam program bilingual tambahan, bahasa Afrika Selatan yang rasmi dalam dasar pendidikan, 
besar kemungkinan juga tidak akan berjaya. Dasar bilingual tambahan kerajaan ini dikatakan 
tidak akan berjaya selagi model-model peranan, pelajar dan ibu bapa mereka melihat bahasa-
bahasa Afrika ini (11 bahasa rasmi Afrika Selatan) sebagai tidak setanding faedahnya berbanding 
dengan bahasa Inggeris (Banda 2000, terbitan atas talian 2010). 
 
Stroud (2003, terbitan atas talian 2010) mengkaji tentang pendidikan bahasa ibunda Afrika dalam 
masa globalisasi melalui perspektif pascamodernis mengenai bahasa-bahasa tempatan. Menurut 
Stroud, globalisasi membawa beberapa implikasi kepada komuniti-komuniti yang sedang 



 
 

54  |  ICIP 

membangun. Di Afrika, meskipun penggunaan bahasa vernakular Afrika adalah satu cara 
bagaimana komuniti-komuniti tersebut boleh menangani kesan globalisasi negatif, namun, 
kegunaan pendidikan bahasa-bahasa tempatan ini bukannya ubat atau penawar sebagaimana yang 
dijangkakan. Hakikatnya, menurut Stroud, cara bagaimana bahasa-bahasa tempatan diurus dan 
dibiayai dalam pendidikan berkecenderungan untuk mengukuhkkan kesan-kesan negatif 
globalisasi daripada mempermudahkan promosi nilai-nilai tempatan, dan seterusnya 
menyumbang kepada keterpinggiran bahasa-bahasa tersebut dan penutur-penuturnya. Kertas 
kerja ini menganalisis cara bagaimana dasar bahasa-dalam-pendidikan cuba menangani masalah 
ini, dengan menggunakan idea Bourdieu tentang bahasa sah (legitimate language) demi 
menyediakan perspektif teoretis. Analisis bagaimana komuniti-komuniti tersebut menggunakan 
bahasa menunjukkan bahawa bahasa-bahasa asli wujud seiringan dengan bahasa-bahasa 
metropolitan dalam satu konfigurasi amalan pertuturan yang kompleks. Dalam kertas kerja ini, 
Stroud berhujah bahawa amalan-amalan ini seharusnya menyaran pemikiran semula tentang 
tujuan, fungsi dan metofologi pengajaran bahasa dalam merekacipta konteks keAfrikanan, 
membina cara-cara di mana komuniti-komuniti tempatan mengguna pelbagai bahasa untuk 
menangani hubungan-hubungan kuasa yang bersebati dalam konfigurasi setempat-global (Stroud 
2003, terbitan atas talian 2010). 
 
Heugh (2013) mengaitkan masalah dasar pendidikan pelbagai bahasa Afrika Selatan ini dengan 
kemerosotan prestasi pencapaian pelajar. Menurut Heugh, dasar pendidikan pelbagai bahasa di 
Afrika Selatan telah menjadi isu kontroversial sejak 60 tahun lalu. Dalam artikel bertajuk 
‘Multilingual Education Policy in South Africa constrained by Theoretical and Historical 
Disconnections’, Heugh membentangkan faktor-faktor berkaitan dengan bahasa dalam 
pendidikan yang menyumbang kepada kemerosotan prestasi pencapaian dalam kalangan pelajar 
di Afrika Selatan (Heugh 2013). 
 
Sokongan terhadap pendidikan bahasa ibunda 
 
Tupas & Lorente (2011) dalam artikel mereka bertajuk ‘A new politics of language in the 
Philippines: Bilingual education and the new challenge of the mother tongues’ meneliti politik 
bahasa di negara Filipina bersabit dengan penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar 
pendidikan. Dalam sejarah pendidikan negara Filipina, dari tahun 1901 hingga 1974, Bahasa 
Inggeris adalah bahasa pengantar tunggal di negara Filipina bila sistem pendidikan awam 
diperkenalkan oleh Amerika. Program Pendidikan Dwibahasa di Philippines (BEP), di mana 
Bahasa Inggeris adalah bahasa pengantar dalam Sains dan Matematik dan Pilipino atau Filipino, 
selaku bahasa kebangsaan, digunakan untuk mengajar semua mata pelajaran lain, telah diperakui 
sebagai salah satu eksperimen pendidikan dwibahasa yang paling menyeluruh di seluruh dunia. 
Namun, sejak tahun 2009, Program Pendidikan Dwibahasa di Philippines ini (Bilingual 
Education Program [BEP]) telah diganti dengan aturan baru daripada Jabatan Pendidikan yang 
menyokong pelaksanaan Pendidikan Pelbagai Bahasa berasaskan Bahasa Ibunda (MTB-MLE) di 
semua peringkat pendidikan. Aturan baru ini adalah berdasarkan andaian bahawa bahasa ibunda 
adalah media paling berkesan untuk menggalakkan pembelajaran sepanjang pendidikan rendah. 
Penginstitusian pendidikan MTB-MLE ini mencabar andaian berakar politik selama ini, iaitu 
bahawa hanya dua bahasa sahaja dalam pendidikan negara Filipina – Inggeris dan Filipino, 



 
 

55  |  ICIP 

bahasa kebangsaan – boleh mempermudahkan pembelajaran dalam kalangan rakyat Filipino dan 
memupuk identiti mereka sebagai satu bangsa negara.  

Menurut Tupas & Lorente (2011: 177), peralihan paling kritikal dalam politik bahasa ‘baru’ 
negara Filipina yang terjelma daripada cabaran bahasa ibunda adalah perubahan dari segi 
kecenderungan melihat politik bahasa dalam rangka perdebatan Inggeris/Filipino dan soalan-
soalan berkaitan dengan bahasa kebangsaan. Kini, politik bahasa baru menawarkan pembinaan 
tanggapan semula mengenai keterpinggiran yang telah timbul daripada pendidikan bilingual. 
Misalnya, sekiranya bahasa ibunda adalah media pengantar pembelajaran paling berkesan, 
khususnya pada tahap sekolah rendah, ini bermaksud, pendidikan bilingual melalui penggunaan 
Bahasa Inggeris dan Filipino (kecuali untuk mereka yang bahasa ibunda mereka adalah bahasa 
Filipino) selama ini tidak merupakan cara terbaik/paling berkesan untuk mendidik kanak-kanak 
Filipino. Seterusnya, bahasa Filipino sebagai bahasa pengantar persekolahan, juga telah 
ditanggalkan penghujahannya bahawa ia – sebagai bahasa ibunda – adalah lebih baik berbanding 
dengan bahasa Inggeris, maka dengan itu, seharusnya menjadi bahasa pengantar persekolahan 
untuk semua kanak-kanak Filipino tidak kira kumpulan etnolinguistik mereka. Perangkaan 
semula tanggapan mengenai isu bahasa-dalam-pendidikan kini berlegar di sekitar Bahasa 
Inggeris berlawanan dengan bahasa-bahasa ibunda di negara Filipina, dan bukan Bahasa Inggeris 
berlawanan dengan bahasa kebangsaan (bahasa Filipino). Perubahan ini ke arah politik bahasa 
‘baru’ menampilkan hakikat negara Filipina sebagai sebuah negara multilingual dan multibudaya.  

Tshotsho (2013) memberi perhatian kepada perdebatan semasa tentang pendidikan bahasa ibunda 
dan dasar bahasa Afrika Selatan. Dasar pendidikan ini diperkenalkan untuk memulihkan 
ketidakadilan apartheid di mana bahasa Inggeris dan bahasa Afrikaans diberi nilai lebih tinggi 
berbanding dengan bahasa-bahasa Afrika Selatan yang lain. Sebelum tahun 1994, bahasa Inggeris 
dan Afrikaans digunakan sebagai bahasa rasmi di seluruh negara Afrika Selatan. Dasar ini 
memberi kelebihan kepada pelajar yang bertutur bahasa Inggeris dan Afrikaans atau yang 
mempunyai bahasa Inggeris dan Afrikaans sebagai bahasa ibunda. Kebanyakan orang di Afrika 
Selatan bertutur satu bahasa Afrika di rumah. Penduduk lain bertutur dalam bahasa ibunda 
masing-masing. Situasi ini berubah selepas tahun 1994, bila mana 11 bahasa diisytiharkan oleh 
kerajaan Kongres Kebangsaan Afrika sebagai bahasa rasmi dan diberi status yang sama. Dasar ini 
dibuat bagi memperakukan bahasa-bahasa Afrika yang selama ini diabaikan. Provinsi-provinsi 
diberi kebebasan memilih salah satu daripada 11 bahasa Afrika rasmi ini sebagai bahasa rasmi 
provinsi mereka. Hakikatnya, bahasa Inggeris dan Afrikaans masih diberi nilai tinggi dan 
menikmati status tinggi, termasuk orang kulit hitam. Ramai penduduk kulit hitam Afrika Selatan 
memilih bahasa Inggeris sebagai bahasa pengantar persekolahan. Prospek untuk pendidikan 
bahasa ibunda diutamakan, khususnya pada peringkat tertiari, tidak begitu menyakinkan. Namun, 
menurut Tshotsho, pendidikan bahasa ibunda perlu diberi pertimbangan sewajarnya kalau 
kerajaan mahu lihat pelajar dari sekolah luar bandar mencapai prestasi pendidikan yang baik. 

Ball (2010) melakukan sorotan karya mengenai pendidikan bilingual atau multilingual 
berasaskan bahasa ibunda untuk kanak-kanak berusia muda. Sorotan karya ini dibiayai oleh 
Bahagian Pendidikan Asas di UNESCO, yang menggalakkan pengajaran & pembelajaran 
dalam bahasa ibunda pada peringkat kanak-kanak usia awal dan pendidikan rendah. 
Matlamatnya adalah untuk meningkat kesedaran dan pengetahuan dalam kalangan pembuat 



 
 

56  |  ICIP 

dasar tentang kajian-kajian serta amalan yang sedia ada mengenai pendidikan dalam bahasa 
bahasa ibunda demi pengekalan bahasa dan budaya. Sorotan kajian yang dilakukan oleh Ball 
mengesahkan bahawa kanak-kanak belajar secara paling berkesan dalam bahasa ibunda 
mereka sebagai persediaan dan sokongan kepada pendidikan bilingual dan multilingual. 
Kajian menunjukkan bahawa enam hingga lapan tahun pendidikan dalam satu-satu bahasa 
adalah perlu untuk mengembang tahap celik huruf (literacy) dan kefasihan verbal untuk 
pencapaian akademik di sekolah menengah. Untuk mengekalkan bahasa ibunda mereka, 
kanak-kanak di mana bahasa pertama mereka bukan bahasa pengantar pengajaran (MoI) perlu 
ada: (1) interaksi berterusan dalam bahasa ibunda bersama dengan keluarga dan komuniti 
mengenai topik-topik kompleks di luar daripada hal ehwal isirumah; (2) pengajaran formal 
yang berterusan dalam bahasa ibunda untuk mengembang kemahiran membaca dan menulis 
mereka; dan (3) pendedahan kepada sikap ibu bapa yang positif terhadap pengekalan bahasa 
ibunda. Kajian juga menunjukkan bahawa keupayaan kanak-kanak untuk belajar bahasa kedua 
atau bahasa tambahan tidak akan terjejas bila bahasa ibunda mereka adalah MoI sepanjang 
sekolah rendah.  

Satu laporan UNESCO mengenai keterpinggiran dalam pendidikan menampilkan keadaan 
pencapaian pendidikan dalam kalangan kanak-kanak minoriti etnik. Salah satu sebab kenapa ramai 
kanak-kanak minoriti etnik mempunyai prestasi pencapaian pendidikan yang rendah di sekolah 
adalah kerana mereka seringkali diajar dalam bahasa yang mereka tidak atau kurang faham. 
Seramai kira-kira 221 juta kanak-kanak bertutur di rumah dalam bahasa yang berlainan dengan 
bahasa pengantar pengajaran (MoI) di sekolah, dan ini menghadkan keupayaan mereka untuk 
memupuk asas-asas kukuh untuk pembelajaran pada masa hadapan (UNESCO 2010: 10-11). 
 
Mother Tongue-Based Multilingual Education Resource Kit (MTB-MLE), terbitan UNESCO pada 
tahun 2016, adalah satu sumber menyeluruh, mendalam dan berwawasan yang memberi penekanan 
kepada pendekatan bahasa ibunda sebagai pendekatan yang mengutamakan pendidikan inklusif dan 
saksama serta pembelajaran sepanjang hayat untuk semua. Kesemua buku panduan dalam MTB-
MLE ini menyokong matlamat ‘Pendidikan Untuk Semua’ (Education for All [EFA]) untuk 
pendidikan keterangkuman (inclusive education), dengan tumpuan khusus kepada pendidikan 
untuk kanak-kanak daripada komuniti minoriti atau bahasa tidak dominan. Kit sumber ini 
berasaskan pengiktirafan bahawa ‘Pendidikan Untuk Semua’ tidak akan bersifat ‘untuk semua’ 
sehingga kanak-kanak daripada setiap komuniti bahasa mempunyai kesampaian kepada alam 
persekolahan dalam bahasa yang mereka bertutur dan faham (UNESCO 2016).  
 
Menurut UNESCO, faedah MTB MLE merentasi pendidikan. Program MTB MLE yang dirancang 
dengan baik dan kukuh akan membantu pembangunan nasional dan pupuk kesepaduan sosial. 
Merujuk kepada laporan UNESCO yang diterbitkan pada tahun 2011 bertajuk EFA Global 
Monitoring Report. The Hidden Crisis: Armed Conflict and Education, pendidikan dikatakan 
mempunyai peranan penting dari segi membina ketahanan terhadap keganasan konflik. Sekolah-
sekolah pada abad ke-21 perlu mengajar kanak-kanak satu kemahiran yang dianggap amat penting 
untuk hidup dalam masyarakat yang semakin dicirikan dengan kepelbagaian budaya – kemahiran 
untuk hidup dengan orang lain secara aman damai. Kesedaran tentang kepelbagaian agama, 
budaya, bahasa dan etnik/ras seharusnya dipupuk dalam bilik darjah dan tidak disingkirkan 
daripada bilik darjah (UNESCO, 2011: 23).  
 



 
 

57  |  ICIP 

Menurut Gwang-Jo Kim, Pengarah UNESCO Bangkok (UNESCO 2016), komuniti multilingual di 
Asia-Pasifik aadlah komuniti paling dinamik, namun sistem pendididkan di kebanyakan negara 
Asia Pasifik jarang sekali mencerminkan kekayaan kepelbagaian budaya dan bahasa ini dalam bilik 
darjah masing-masing. Kanak-kanak dipaksa belajar dalam bahasa yang bukan bahasa ibunda 
mereka. Justeru, mereka sering menghadapi kesulitan genting dalam mencapai, menghabiskan dan 
menikmati faedah pendidikan formal. Kesampaian sepenuhnya kepada pendidikan berkualiti yang 
bersifat inklusif dalam bahasa ibunda (bahasa pertama) pelajar adalah satu prasyarat yang penting 
untuk keamanan, pembangunan lestari, pengurangan kemiskinan, pertumbuhan ekonomi, perolehan 
pekerjaan, kesamarataan gender dan kewarganegaraan global yang bertanggungjawab. Malangnya, 
kebanyakan sistem pendidikan di rantau Asia Pasifik gagal untuk memahami peranan yang boleh 
dimainkan oleh pendidikan bi/multilingual dalam meningkatkan kemasukan, pengekalan dan 
pencapaian prestasi pendidikan.  
 
Dalam laporan yang diterbitkan pada tahun 2005 bertajuk ‘Advocacy Brief: Mother tongue-based 
teaching and education for girls’, UNESCO Bangkok menegaskan bahawa pendidikan dwi-bahasa 
berasaskan bahasa ibunda bermula dengan pengetahuan dan pengalaman pelajar melalui 
pengembangan kemahiran membaca, menulis dan berfikir dalam bahasa ibunda atau bahasa rumah 
(home language [L1]), dan pada masa yang sama, mengajar bahasa kedua atau bahasa asing (L2) 
sebagai satu mata pelajaran. Sekira masa diambil untuk membina kemahiran bahasa kedua (L2) 
berasaskan landasan kukuh bahasa pertama (L1), hasilnya adalah tahap tinggi kemahiran dwi-
bahasa dan dwiliterasi. Model dwi-bahasa yang kukuh menyediakan faedah jangka panjang seperti 
harga diri yang tinggi, keyakinan diri yang lebih kukuh dan aspirasi untuk pendidikan dan hidup 
yang lebih baik. Beberapa buah negara di rantau Asia Pasifik telah mengambil langkah untuk 
menyesuaikan pendidikan dengan bahasa pelajar. Di Papua New Guinea, beberapa sekolah 
komuniti mengajar dalam bahasa ibunda untuk tiga tahun pertama, sementara sekolah-sekolah lain 
menggunakan Tok Pisin, lingua franca wilayah. Di Vietnam, sekolah-sekolah menggunakan L2 
sebagai bahasa pengantar, tetapi turut mengajar L1 sebagai satu mata pelajaran. UNESCO Bangkok 
menarik perhatian kepada kekurangan program pendidikan yang mempromosi penggunaan bahasa 
ibunda atau bahasa pertama dalam pendidikan, sama ada kerana salah faham tentang teori 
pembelajaran dalam bahasa ibunda atau kegagalan mengutamakan dasar bahasa sekolah. Menurut 
UNESCO Bangkok, penggunaan L1 dalam pendidikan, meskipun pada kadar yang sedikit, akan 
memupuk pembelajaran dan harga diri (UNESCO Bangkok 2005).  
 
Berbalik kepada laporan UNESCO 1953 yang dinyatakan pada bahagian awal kertas kerja ini, 
badan ini telah menekankan peripentingnya pendidikan dalam bahasa ibunda pelajar. Namun, 
UNESCO mengakui bahawa terdapat banyak masalah yang sukar dan kompleks menyelubungi 
saranan ini dan pencapaiannya menghadapi banyak masalah: 
 
‘We take it as axiomatic that every child of school age should attend school and that every illiterate 
child should be made literate. We take it as axiomatic too, that the best medium for teaching is the 
mother tongue of the pupil. But with hundreds of languages lacking a written form, or when they 
have one, any literature for the use of the pupils, it is difficult at present for both these aims to be 
pursued. Yet all languages, even the so-called primitive ones, are capable of becoming media of 
school teaching. But while this is true linguistically, there are many other factors – social, 
political, economic and practical – which impede the development of these languages or even the 
employment of certain languages already well-suited to be used in education’ (UNESCO 1953: 6). 
 



 
 

58  |  ICIP 

Laporan UNESCO 1953 mengenai penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan terhasil daripada 
pertemuan dan perundingan sekumpulan pakar rujuk sedunia di Rumah Unesco, Paris, pada akhir 
tahun 1951. Mesyuarat ini bertujuan untuk mencari jawapan kepada dua soalan utama: di bawah 
keadaan apa penggunaan bahasa ibunda boleh dilaksanakan dalam pendidikan?; dan apakah 
tindakan yang boleh diambil untuk memudahkan dan menggalakkan penggunaan bahasa ibunda 
dalam pendidikan? Sebagai langkah pertama, mesyuarat ini telah mengenalpasti takrifan bagi 
beberapa terma utama, antara lain (UNESCO 1953: 46):  
 
bahasa vernakular: bahasa yang merupakan bahasa ibunda sesuatu kumpulan yang didominasi 

secara sosial dan politik oleh  sesebuah kumpulan lain yang bertutur dalam bahasa lain.  
bahasa ibunda atau asli: bahasa yang diperolehi oleh seseorang individu pada umur awal dan yang 

telah menjadi alat komunikasi dan pemikiran yang biasa untuk individu tersebut 
bahasa kebangsaan: bahasa politik, sosial dan budaya sesebuah negara 
bahasa rasmi: bahasa yang digunakan dalam urusan kerajaan – perundangan, eksekutif dan 

kehakiman 
 
Keadaan penggunaan bahasa ibunda/vernakular di negara-negara di Afrika, Amerika, Asia dan 
Pasifik, Eropah (termasuk USSR) telah dihuraikan dalam laporan UNESCO 1953. Senario 
penggunaan pelbagai bahasa dalam pendidikan amat mengkagumkan memandangkan menjelang 
tahun 1953, ada negara yang masih di bawah penjajahan (khususnya Barat), atau baru memperolehi 
kemerdekaan dan menjadi negara berdaulat. Justeru, ada negara yang menggunakan bahasa 
ibunda/vernakular sebagai bahasa pengantar pendidikan, dan ada yang menggunakan bahasa 
penjajah. Daripada hasil kajian yang dilakukan, kumpulan pakar rujuk tersebut telah menurunkan 
beberapa rintangan terhadap penggunaan bahasa ibunda/vernakular dalam pendidikan (UNESCO 
1953: 49-54): 
 
Rintangan sikap: kanak-kanak tersebut sudah tahu bahasa ibundanya;  

penggunaan bahasa ibunda akan menghalang perolehan bahasa kedua; 
penggunaan bahasa ibunda/vernakular menghalang perpaduan nasional 

 
Rintangan praktikal: dari segi linguistik, sesuatu bahasa ibunda tidak mempunyai tatabahasa 

(nahu) dan alphabet (huruf); 
   ketidakcukupan kosa kata (vocabulary);  
   kekurangan sumber pengajaran & pembelajaran; 
   kepelbagaian bahasa vernakular di satu-satu tempat; 
   kekurangan tenaga pengajar terlatih; 
   penentangan awam terhadap penggunaan bahasa ibunda; 
   kehadiran lingua franca dan pidgin 
 
Di Malaysia, sekolah vernakular yang menerima bantuan kerajaan diwakili oleh sekolah jenis 
kebangsaan Cina (SJKC) dan sekolah jenis kebangsaan Tamil (SJKT). Kedua-dua jenis sekolah ini 
menyediakan pendidikan enam tahun pada peringkat sekolah rendah. Penggunaan bahasa 
ibunda/vernakular dalam sistem pendidikan Malaysia dan sejarah SJKC dan SJKT di negara ini 
boleh disusurgalur kepada zaman penjajahan, khususnya penjajahan British. Kua (1999) telah 
menulis tentang sejarah dan sistem pendidikan Malaysia, dengan tumpuan khusus kepada sekolah 
Cina di negara ini. tuntutan-tuntutan sama ada menyokong atau membantah kewujudan sekolah 
vernakular di negara ini.  



 
 

59  |  ICIP 

 
Perdebatan mengenai keberterusan sekolah vernakular masih kedengaran dengan hujah-hujah 
menyokong atau membangkang dilaungkan oleh kedua-dua pihak penyokong dan pembangkang. 
Seperti dinyatakan di bahagian awal kertas kerja ini, Menteri Pendidikan Malaysia yang baru, 
Maszlee Malik, juga ditanya mengenai pandangannya tentang sekolah vernakular di Malaysia.  
 
Sivapalan et al. (2015: 18-21), daripada hasil kajian mengenai sebab-sebab penentangan terhadap 
sekolah vernakular pada satu pihak, dan keberterusan sekolah vernakular pada pihak lain, telah 
menurunkan hujah-hujah menyokong atau tidak menyokong sekolah vernakular seperti berikut: 
 
Hujah menentang kewujudan sekolah vernakular, di sebaliknya menyokong sekolah kebangsaan: 
a. sokongan kepada sekolah kebangsaan 
b. tuntutan perlunya memupuk identiti kebangsaan dan pengalaman silang budaya melalui sekolah 

kebangsaan 
c. sekolah vernakular menghalang perpaduan nasional melalui pemisahan pelajar 
 
Hujah menyokong kewujudan sekolah vernakular, di samping menyokong kewujudan sekolah 
kebangsaan: 
a. sokongan kepada sekolah vernakular 
b. mengekalkan bahasa minoriti akan mengekalkan budaya dan identiti minoriti 
c. kurangnya kemudahan pengajaran dan pembelajaran bahasa ibunda di sekolah kebangsaan 
d. tanggapan bahawa sekolah vernakular mempunyai kelebihan pasaran dan mutu pendidikan 

yang lebih tinggi berbanding sekolah kebangsaan 
e. tanggapan bahawa sekolah kebangsaan kurang berkualiti 
f. hujah bahawa sekolah vernakular juga boleh menyumbang kepada perpaduan nasional 
 
Teori identiti sosial sebagai panduan analisis 
 
Dalam kertas kerja ini, perdebatan penggunaan bahasa ibunda/vernakular dalam pendidikan akan 
dilihat dalam rangka teori identiti sosial yang dikemukakan oleh Tajfel & Turner (2004).  
 
Menurut teori identiti sosial Tajfel & Turner (2004), kelompok adalah sumber penting perasaan 
kebanggaan dan harga diri bagi individu-individu yang menganggotai kelompok tersebut. 
Kelompok memberi satu perasaan identiti sosial iaitu satu kesedaran tentang siapa mereka, dan satu 
perasaan kepunyaan dalam dunia sosial. Melalui pemilikan identiti sosial dan rasa kesedaran 
sepunya dalam kalangan ahli-ahli lain dalam kelompok yang sama, ahli-ahli kelompok 
menganggap mereka mempunyai kesamaan dengan ahli-ahli lain dalam kelompok, dan ciri-ciri 
yang tidak sama dengan ahli-ahli dalam kelompok lain. Timbul tanggapan ‘kita lawan mereka’ di 
mana ‘kita’ terdiri daripada orang kita, kerana mempunyai ciri-ciri sepunya, dan ‘mereka’ adalah 
bukan orang kita, kerana mempunyai ciri-ciri yang berbeza dengan kita. Tajfel & Turner (2004) 
menggariskan tiga tahap proses mental yang terangkum dalam penilaian orang lain sebagai 
‘mereka/bukan orang kita’ atau ‘kita/orang kita’, iaitu pengkategorian sosial, identifikasi sosial dan 
perbandingan sosial. Ketiga-tiga tahap ini merujuk kepada proses sosial yang dilalui atau dialami 
oleh individu yang menggangotai kelompok tertentu. 
 
Pengkategorian sosial merujuk kepada proses buat keputusan mengenai kelompok yang kita 
anggotai atau dianggotai oleh orang lain. Setiap kategori sosial mempunyai label/nama dan ciri-



 
 

60  |  ICIP 

ciri tertentu. Kategori pelajar misalnya, mempunyai ciri-ciri tertentu seperti belajar, menuntut 
ilmu, bersekolah, mempunyai guru. Identifikasi sosial merujuk kepada proses di mana kita atau 
orang lain mengambil identiti kelompok yang kita/mereka anggotai. Kita anggap nilai, norma dan 
sikap sosial ahli-ahli dalam kelompok yang dikenal diri sebagai selaras dan sebati dengan nilai, 
norma dan sikap kita sendiri. Kelompok yang diidentifikasi bersama diri kita akan menjadi 
sumber harga diri, imej diri dan bangga diri. Perbandingan sosial pula merujuk kepada kesedaran 
kita sebagai anggota kelompok, dan ahli-ahli dalam kelompok yang sama sebagai ‘orang kita’. 
Kita buat perbandingan diri kita, kelompok kita dengan orang lain, kelompok lain. Orang lain dan 
kelompok lain dilihat sebagai tidak sama dengan kita, dan mempunyai identiti yang berlainan 
dengan identiti kita. Imej diri, harga diri atau pengukuran diri dan orang lain dipengaruhi oleh 
tanggapan tentang bagaimana kelompok yang kita anggotai atau tidak anggotai bertingkah laku 
dalam masyarakat (lihat Rajah 1).  



 
 

61  |  ICIP 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
Rajah 1 Tahap-tahap identiti sosial (ubah suai Tajfel & Turner 2004; 

dan Age-of-the-sage.org Undated). 
 
 
Maklum balas dan pandangan peserta FGD mengenai penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan 
dan kewujudan sekolah vernakular (SJKC dan SJKT) di Malaysia berdasarkan pengalaman 
langsung mereka di sekolah-sekolah tersebut, akan dibincang mengikut tiga tahap proses identiti 
sosial – pengkategorian sosial, identifikasi sosial dan perbandingan sosial (Rajah 1).  
 
Kaedah Kumpul Data 
 
Kertas kerja ini akan membentangkan hasil penyelidikan yang dikutip daripada dua kumpulan 
perbincangan (focus group discussion [FGD]) bersama pelajar di sebuah universiti awam, iaitu 
Universiti Pendidikan Sultan Idris (UPSI), Tanjung Malim, Perak. FGD ini telah berlangsung pada 
4 Mei 2018. Seramai 20 pelajar yang pernah belajar di SJKC atau SJKT telah menyahut panggilan 
untuk mengikuti FGD ini. Antara perkara-perkara yang dibincang dalam FGD adalah pengalaman 
belajar di SJKC/SJKT, sebab memilih SJKC/SJKT dan pandangan mereka tentang 

Teori identiti sosial 
	

identifikasi sosial 
 

proses di mana kita atau 
orang lain mengambil 
identiti kelompok yang 
kita/mereka anggotai. Kita 
anggap nilai, norma dan 
sikap sosial ahli-ahli dalam 
kelompok yang dikenal 
diri sebagai selaras dan 
sebati dengan nilai, norma 
dan sikap kita sendiri. 
Kelompok yang 
diidentifikasi bersama diri 
kita akan menjadi sumber 
harga diri, imej diri dan 
bangga diri 
 

perbandingan sosial 
 

kita lihat diri sebagai anggota 
kelompok, dan anggap ahli-
ahli dalam kelompok yang 
sama sebagai orang kita.   
Konsep atau imej diri kita 
menjadi sebahagian daripada 
tanggapan keahlian kita dalam 
kelompok tertentu. Harga diri, 
atau pengukuran diri dan 
orang lain dipengaruhi oleh 
tanggapan tentang bagaimana 
kelompok yang kita anggotai 
atau tidak anggotai bertingkah 
laku dalam masyarakat.  
Oleh sebab itu, konflik yang 
berlaku antara kelompok 
adalah bukan kerana 
persaingan sumber tetapi 
lebih kepada pertentangan 
identiti 

 
 
 

pengkategorian sosial 
 

proses buat keputusan 
mengenai mana satu 
kelompok kita atau 
orang lain 
menganggotai. Dipandu 
oleh soalan, ‘siapa 
saya?’ 
 



 
 

62  |  ICIP 

keberlangsungan SJKC dan SJKT dalam konteks pembinaan negara bangsa Malaysia. Maklum 
balas dan pandangan peserta FGD akan dianalisis secara kualitatif.  
 
Ingin juga dimaklumkan bahawa pengutipan data melalui FGD merupakan salah satu daripada 
sumber pengumpulan data. Sumber data kedua adalah melalui borang google di mana para 
responden adalah daripada orang awam berwarganegara Malaysia. Namun, untuk tujuan kertas 
kerja ini, tumpuan diberikan kepada hasil perbincangan FGD bersama pelajar UPSI seramai 20 
orang.   
 
Seramai 20 orang pelajar UPSI telah mengambil bahagian dalam FGD ini. Pelajar-pelajar tersebut 
berasal dari beberapa negeri di Malaysia, antara lain, Perak, Pulau Pinang, Negeri Sembilan, 
Terengganu, Pahang, Sabah dan Sarawak. Lingkungan umur mereka sekitar 20-24 tahun, dan 
merupakan pelajar Tahun Satu di beberapa fakulti di UPSI. Kesemuanya adalah pelajar yang 
pernah belajar di SJKT atau SJKC.  
 
Pengalaman Persekolahan Prasekolah, Sekolah Rendah dan Sekolah Menengah  
 
Bagi peserta India: 
 
Prasekolah yang dihadiri:  
Lima daripada 14 orang hadir prasekolah yang menggunakan Bahasa Tamil sebagai bahasa 
pengantar. Tiga orang pergi ke prasekolah yang menggunakan Bahasa Cina, sementara seorang 
pergi ke prasekolah yang menggunakan Bahasa Melayu. Enam peserta India yang lain pergi ke 
prasekolah yang menggunakan lebih daripada satu bahasa, iaitu Bahasa Melayu, Bahasa Inggeris 
dan Bahasa Tamil atau Cina. Bagi seorang pelajar India yang hadir prasekolah yang menggunakan 
bahasa campuran sebagai bahasa pengantar (BM, BI, BT/BC), sebabnya adalah kerana ibu bapa 
mengutamakan bahasa kebangsaan. Bagi pelajar India lain yang pergi ke prasekolah Tamil atau 
Cina, sebab yang biasa diberi adalah kerana prasekolah ini dekat dengan rumah atau pilihan ibu 
bapa.  
 
Sekolah rendah yang dihadiri:  
Kesemua 14 peserta India pergi ke SJKT. Antara sebab belajar di SJKT adalah: 

• pilihan ibu bapa yang mengutamakan pendidikan bahasa ibunda, Bahasa Tamil 
• pilihan ibu bapa sebab sekolah ini terletak di kawasan bandar dan sekolah rendah Tamil 

terbesar 
• minat belajar BT atau bahasa ibunda sendiri dengan lebih mendalam, dengan cara betul 
• merasa selamat dan selesa bersama dengan pelajar India dan berbahasa dalam Bahasa Tamil 
• Ikut jejak abang dan kakak yang sedang belajar di SJKT pada masa itu 
• Boleh belajar budaya sendiri melalui bahasa ibunda. Di SJKT, boleh belajar budaya kita 

sendiri, dan cerita mitos daripada buku teks Tamil  
 
Seorang peserta India pindah daripada sekolah kebangsaan (SK) selepas tiga tahun belajar di SK 
tersebut. SK ini adalah pilihan ibu bapa kerana ia dekat dengan rumah. Namun, peserta tersebut 
telah mendesak ibu bapanya untuk menukar sekolah dan pergi ke sebuah sekolah Tamil. Sebabnya 
adalah peserta ini mahu belajar bahasa ibundanya sendiri dan memperdalami ilmu pengetahuan 
tentang bahasa ini. Maka, peserta ini telah sambung belajar di SJKT ketika berumur 10 tahun 



 
 

63  |  ICIP 

(Tahun 4). Peserta ini juga mempunyai sebab kedua kenapa beliau bertekad untuk tukar sekolah 
dari SK ke sekolah vernakular. Menurut peserta ini, kebanyakan guru dan murid di SK adalah 
orang Melayu. Terdapat beberapa guru Melayu di SK yang cuba mendorong pelajar bukan Melayu 
untuk mengamal budaya Melayu dan agama Islam (misalnya, berdoa). Peserta ini tidak begitu 
senang hati dengan apa yang berlaku, lalu dia memberitahu ibu bapanya. Ibu bapa pun bersetuju 
untuk peserta ini pindah sekolah dan pergi ke SJKT. Ketika di SJKT, peserta ini menghadapi 
kesulitan untuk bertutur dalam Bahasa Tamil sebab sudah tiga tahun belajar bertutur dalam bahasa 
Melayu. Bahasa Tamil yang ditutur dikatakan Bahasa Tamil pasar. Pada hari pertama, bila guru 
meminta peserta ini untuk memperkenalkan diri, peserta bercakap dalam Bahasa Melayu. Pelajar 
India yang lain pula tidak boleh berbahasa dalam Bahasa Melayu dengan baik. Justeru, mereka 
mengadu kepada guru supaya peserta yang baru berpindah dari SK ini bertutur dalam Bahasa Tamil 
dan bukan Bahasa Melayu. Peserta ini mengambil 1 tahun (Tahun 4 - 5) untuk menyesuaikan diri 
dengan keadaan di SJKT. Beliau belajar Bahasa Tamil dengan membaca surat khabar Tamil. Untuk 
SPM, beliau mengambil Sastera dalam Bahasa Tamil dan berjaya mendapat gred A. Satu 
pemerhatian yang dikongsi oleh peserta ini – di SJKT, guru yang mengajar Bahasa Melayu adalah 
guru Melayu. Guru ini terpaksa berbahasa dalam bahasa Melayu sebab dia tidak tahu Bahasa 
Tamil. Kebanyakan masa, hanya peserta ini saja yang dapat jawab soalan guru BM ini. Melalui 
masa, penguasaan Bahasa Tamil peserta ini meningkat, tetapi penguasaan Bahasa Melayu mulai 
merosot. Pelajar India yang belajar di SJKT tidak akan fasih dalam BM tetapi pelajar India yang 
belajar di SK, akan fasih dalam BM. Kalau guru India yang mengajar BM di SJKT, guru ini akan 
mengajar dalam Bahasa Tamil. Walau bagaimanapun, peserta ini akan terus menghantar anak 
mereka ke SJKT, sebab boleh belajar bahasa ibunda dengan baik dan mendalam.  
Kesemua peserta India, kecuali seorang, akan hantar anak-anak mereka ke SJKT. Seorang lagi akan 
hantar anak ke SJKC. Hal ini kerana dia boleh mengajar bahasa Tamil kepada anak-anaknya di 
rumah. Bahasa Tamil adalah satu bahasa yang sukar dipelajari dan diajar, kerana ia banyak 
mengandungi nahu. Peserta-peserta India mengatakan mereka rasa bangga boleh berbahasa dalam 
bahasa Tamil dengan cara yang betul dan baik. Namun, menurut peserta-peserta ini, mereka yang 
boleh berbahasa Tamil tidak akan memandang rendah orang India yang tidak tahu berbahasa 
Tamil. Mereka menyanjung tinggi orang yang boleh bertutur dalam Bahasa Tamil kerana ini 
menunjukkan mereka masih mahu menggunakan bahasa ibunda mereka.  
 
Sekolah menengah yang dihadiri:  
Kesemua peserta India belajar di SMK. Tidak ada sekolah menengah (awam atau swasta) yang 
menggunakan bahasa Tamil sebagai bahasa pengantar. SMK membolehkan peserta belajar BM 
dengan lebih baik. Juga, terdapat pelajar daripada pelbagai etnik, maka, perpaduan antara etnik 
boleh mengeratkan hubungan antara manusia. Di UPSI, kebanyakan pelajar adalah orang Melayu, 
maka, tidak dapat tidak, akan bergaul dengan orang Melayu. Tapi di hostel, kebanyakan penghuni 
adalah pelajar India, maka bergaul dengan pelajar India ini. Tidak ada kawan Cina sama sekali. 
Mempunyai pendedahan dan interaksi paling minimal dengan orang Cina. Ada peserta wanita India 
yang mengatakan mereka belajar di SMK kerana sekolah ini dekat dengan rumah dan sekolah 
tersebut mempunyai nama baik. Bila mereka belajar di SMK, mereka mengalami kesulitan bertutur 
dengan pelajar bukan India sebab kurang fasih berbahasa Melayu. Seorang peserta wanita India 
mengatakan pihak sekolah rendah yang memilih SMK tersebut untuk dia. Bila dia masuk 
Tingkatan Satu, BM tidak bagus dan segan bertutur dalam BM. Majoriti pelajar adalah orang India, 
maka masih bercakap dalam Bahasa Tamil. Namun, melalui masa, penguasaan BM meningkat, dan 
keyakinan bertutur dalam BM juga meningkat.   
 



 
 

64  |  ICIP 

Seorang peserta lelaki India mengatakan pelajar sekolah menengah yang dihadiri kebanyakannya 
adalah pelajar India. SMK ini adalah sekolah lelaki. SMK ini menjadi pilihan kerana peserta ini 
ingin masuk aliran Sains, dan sekolah ini sahaja yang memberi kemudahan aliran sains. 90% 
murid-murid dan guru adalah India termasuk pengetuanya. Guru-guru adalah pakar subjek sains. Di 
SMK ini juga ada mata pelajaran Bahasa Tamil. Pada mulanya, 95% pelajar sekolah ini adalah 
pelajar India, namun, kemudian, ada pelajar Melayu dan Cina yang masuk sekolah ini kerana 
sekolah ini adalah sekolah yang baik. Interaksi bersama pelajar dengan kumpulan etnik lain 
bermula di SMK. Di UPSI, kebanyakan daripada kawan-kawannya adalah orang India. Namun, 
peserta ini juga bergaul dengan pelajar bukan India kerana perlu membuat tugasan dengan pelajar 
bukan India.  
 
Ada peserta wanita India belajar di SMK Convent, yang merupakan sekolah perempuan yang 
paling popular di kawasan perumahannya, dan juga dekat dengan sekolah rendah. SMK Convent 
ini juga telah memberi peluang kepada pelajar Cina dan India untuk mengambil mata pelajaran 
Bahasa Cina atau Tamil. Peserta wanita ini mengambil Bahasa Tamil dan kesusasteraan Bahasa 
Tamil pada peringkat SPM. Pada awalnya, peserta ini belajar di SMK yang lain. Sekolah ini 
menggunakan Bahasa Inggeris sebagai bahasa pengantar pendidikan. Cikgu yang mengajar Biologi 
sepatutnya mengajar dalam Bahasa Inggeris, tetapi beliau menggunakan bahasa Mandarin. 
Terdapat lima pelajar India (daripada 25 pelajar) termasuk peserta tersebut, dan mereka tidak 
faham bahasa Mandarin. Kelima-lima pelajar India ini meninggalkan sekolah ini. Peserta ini telah 
masuk SMK Convent. Pada mulanya, semasa Tingkatan Satu, beliau takut untuk bergaul dan 
bertutur dengan pelajar dari etnik lain, termasuk juga pelajar India yang datang dari sekolah 
kebangsaan. Ini kerana SJKT dikenali sebagai ‘sekolah kampung’ atau ‘sekolah Tamil’, meskipun 
sekolah ini adalah sekolah baik dan mempunyai prestasi pencapaian yang baik. Lama kelamaan, 
melalui masa, daya penyesuaian meningkat apabila penguasaan bahasa meningkat dan keyakinan 
diri meningkat. Satu masalah berkaitan dengan SMK adalah pelajar dari SJKT atau SK atau SJKC 
akan berkawan dengan kawan-kawan dari sekolah rendah yang sama. Mereka akan memilih 
kawan-kawan yang sudah mereka biasa dengan. Kebanyakan ibu bapa India dan Cina menghantar 
anak ke SJKT dan SJKC kerana bahasa Tamil dan bahasa Cina tidak diajar di SK. Seandainya 
Bahasa Tamil dan bahasa Cina diajar di SK dengan baik dan sistematik, kemungkinan besar ramai 
ibu bapa India dan Cina akan hantar anak mereka ke SK. Di SJKC dan SJKT pula, pengajaran dan 
pembelajaran Bahasa Melayu adalah amat penting.  
 
Bagi peserta Cina: 
 
Prasekolah yang dihadiri: 
Terdapat dua orang peserta Cina yang hadir FGD. Peserta lelaki Cina tidak pergi ke prasekolah. 
Bagi peserta perempuan Cina, beliau pergi ke tadika Cina atas pilihan dan kemahuan ibu bapa. 
Tadika ini mempunyai pelajar Melayu maka dia berpeluang bergaul dengan orang Melayu pada 
usia yang muda lagi.  
 
Sekolah rendah yang dihadiri: 
Kedua-dua peserta Cina belajar di SJKC atas pilihan dan kemahuan ibu bapa. Semua adik beradik 
mereka belajar di SJKC. Ibu bapa mereka mempunyai pandangan bahawa bahasa Cina penting 
untuk masa depan mereka. Terdapat juga pelajar Melayu di SJKC ini. Bagi peserta ini, banyak 
kelebihan belajar tiga bahasa (bahasa Melayu, Inggeris, Cina).  
 



 
 

65  |  ICIP 

Sekolah menengah yang dihadiri: 
Kedua-dua peserta Cina ini menyambung pelajaran di SMK. Bagi peserta lelaki, beliau 
menyambung di SMJK, sebuah sekolah menengah bantuan kerajaan, kebanyakan pelajar adalah 
pelajar Cina. Peserta perempuan pula belajar di SMK yang mempunyai ramai pelajar Melayu. 
Kedua-dua peserta ini sudah biasa bergaul dengan pelajar Cina dan Melayu di SJKC, jadi tidak ada 
kesulitan dari segi pergaulan dan pertuturan.  
  



 
 

66  |  ICIP 

Bagi peserta Melayu: 
 
Prasekolah yang dihadiri: 
Seorang pelajar Melayu dari Sarawak belajar di tadika Cina. Pada awalnya, beliau belajar di tadika 
Melayu, tetapi bertukar kepada tadika Cina yang mempunyai pelajar campuran – Iban, Melayu, 
Cina. Dua orang peserta Melayu yang lain juga belajar di tadika Cina, atas pilihan ibu bapa.  
 
Sekolah rendah yang dihadiri: 
Ketiga-tiga peserta Melayu menyambung pengajian di SJKC atas pilihan dan kehendah ibu bapa. 
Dalam kalangan adik beradik, ada yang pergi belajar di SK dan ada yang belajar di SJKC. Ibu bapa 
menghantar anak ke SJKC kerana memikirkan masa depan mereka. Alasannya adalah peluang 
lebih baik untuk dapat pekerjaan. Kelebihan belajar bahasa kedua adalah orang akan rasa terkejut 
bila mereka tahu kita boleh cakap bahasa Cina.  
 
Sekolah menengah yang dihadiri: 
Kesemua peserta Melayu menyambung pengajian di SMK yang berdekatan dengan taman 
perumahan mereka atau tempat kerja ibu. Dari Tingkatan Satu hingga Tiga, mereka masih 
mengambil mata pelajaran Bahasa Cina, tetapi tidak ambil mata pelajaran ini semasa Tingkatan 4-
5. Sebabnya adalah mata pelajaran bahasa Cina adalah subjek yang susah. Ada ramai kawan Cina, 
tetapi biasa bergaul dengan kawan Melayu. Apabila ditanya mengenai anak, mereka mengatakan 
mereka akan hantar anak mereka ke SJKC.  
 
Bagi peserta Kadazan: 
 
Prasekolah yang dihadiri: 
Terdapat seorang peserta berbangsa Kadazan. Beliau menghadiri tadika Kemas yang menggunakan 
BM sebagai bahasa pengantar.  
 
Sekolah rendah yang dihadiri: 
Peserta ini belajar di SJKC atas pilihan ibu bapa yang ingin beliau menguasai Bahasa Cina. Bila 
ada orang berbahasa Cina dan keluarganya tidak faham, peserta ini boleh terjemahkan. Pada 
mulanya, beliau ingin belajar di SK, namun setelah berfikir lanjut, SJKC juga adalah pilihan baik. 
Ini kerana boleh belajar bahasa Cina dan menguasai satu bahasa tambahan. Lebih banyak bahasa 
yang diketahui, lebih baik. Namun, beliau juga ingin meneruskan pembelajaran BM, sebab takut 
lupa dan tidak dapat berbahasa dalam BM. Kebanyakan pelajar SJKC adalah orang Cina, tetapi 
ramai juga Sino-Kadazan dan Cina Muslim. Di SJKC, boleh bergaul dengan pelajar yang mengira 
bangsa, etnik dan agama. Di sebaliknya pelajar bergaul mengikut ‘kepandaian’, iaitu terlalu pandai, 
kurang pandai. Bahasa pertuturan di SJKC adalah Bahasa Cina dan BM. Hubungan antara pelajar 
pelbagai etnik bertambah bagus sebab bahasa tidak tertumpu kepada satu bahasa saja. Pendidikan 
di SJKC dapat mengeratkan perhubungan silaturrahim antara bangsa yang berlainan.  
 
Sekolah menengah yang dihadiri: 
Dari SJKC, peserta Kadazan ini menyambung pengajian di SMK, yang berdekatan dengan 
rumahnya. Tidak ada isu berbangkit, sebab ramai pelajar dari SJKC yang sama turut belajar di 
SMK ini.  
 



 
 

67  |  ICIP 

Perbincangan dan Penutup 
 
Daripada perkongsian pengalaman dan pandangan tentang kewujudan SJKT dan SJKC (sekolah 
vernakular), boleh dirumuskan bahawa kesemua 20 orang peserta mempunyai memori manis serta 
positif mengenai pengalaman belajar di SJKT atau SJKC.  
 
Kalau orang India tidak menyokong SJKT, siapa lagi akan menyokong? 
 
Bagi pelajar India yang belajar di SJKT, mereka berpandangan pilihan ini adalah suatu pilihan 
menguntungkan sebab kesempatan belajar satu bahasa, lebih-lebih lagi bahasa ibunda, dengan lebih 
mendalam dan mengikut laras bahasa yang betul. Pendidikan bahasa ibunda adalah penting, dan 
dalam keadaan sistem pendidikan Malaysia masa kini, hanya SJKT sahaja yang dapat membekal 
pendidikan sebegini. Pendidikan bahasa ibunda harus bermula dari peringkat usia muda. Maka, 
kanak-kanak perlu pergi ke sekolah yang menggunakan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar 
pendidikan. Minat dalam Bahasa Tamil akan mengurang kalau pelajar India tidak pergi ke SJKT. 
Juga, terdapat juga pandangan bahawa pada usia muda, adalah lebih baik untuk kanak-kanak 
bergaul dengan rakan-rakan daripada etnik yang sama. Ini kerana mereka mempunyai bahasa dan 
budaya yang sama, maka tidak akan mengalami kejutan budaya di sekolah. Di SJKT, juga ada 
peluang belajar agama Hindu. Ada kelas keagamaan selepas jam 12.00. Kalau di sekolah 
kebangsaan, tidak ada peluang belajar agama sendiri, iaitu agama Hindu. SJKT juga harus 
mengajar BM dan Bahasa Inggeris, justeru, pelajar SJKT mempunyai kesempatan belajar tiga 
bahasa – Bahasa Tamil, Bahasa Melayu dan Bahasa Inggeris. Di SJKT, tidak cakap Bahasa Tamil 
sahaja, tetapi juga Bahasa Melayu dan Bahasa Inggeris. Ada minggu BM dan minggu BI setiap 
bulan. Ada juga aktiviti yang melibatkan sekolah lain seperti sukaneka, perkhemahan dan RIMUP 
(Rancangan Integrasi Murid Untuk Perpaduan). Mata pelajaran Siviks ada mengajar tentang 
kepelbagaian budaya, tetapi ini  hanya pada tahap fakta dan bukan berasaskan pengalaman atau 
praktikal (experiential/practical).  
 
Seorang pelajar lelaki India tidak bersetuju dengan pandangan bahawa pada usia muda, lebih baik 
bergaul dengan orang daripada etnik yang sama, dan bertutur dalam bahasa ibunda yang sama. 
Menurut pelajar lelaki ini, kita perlu bergaul dengan etnik lain semasa usia muda supaya apabila 
kita pergi ke sekolah menengah, kita tidak akan mengalami kejutan budaya. Pelajar SJKT 
berkecenderungan untuk mencari kawan-kawan lama dari SJKT ketika mereka berada di sekolah 
menengah kebangsaan. Bagi pelajar lelaki ini, kecenderungan ini akan meningkatkan tahap rasis. 
 
Kesemua peserta India akan menghantar anak mereka ke SJKT sebab mereka beranggapan 
pendidikan bahasa ibunda amat penting. Kalau orang India sendiri tidak menyokong SJKT, siapa 
lagi akan menyokong? 
 
Tidak semestinya orang Melayu pergi ke sekolah Melayu 
 
FGD ini dihadiri oleh tiga orang peserta Melayu yang belajar di SJKC, dan seandainya ada sekolah 
menengah Cina yang mengenakan yuran pengajian berpatutan, ketiga-tiga peserta ini akan 
sambung pengajian di sekolah menengah Cina. Ibu bapa menghantar mereka ke SJKC kerana 
melihat peluang masa depan. Meskipun belajar di SJKC, peserta Melayu ini tidak merasakan 
identiti Melayu mereka terancam atau merosot. Malah sekolah mereka meraikan setiap perayaan – 
Hari Raya Aidilfitri, Deepavali, Tahun Baru Cina dan sebagainya. Tidak ada unsur rasis. 



 
 

68  |  ICIP 

Sebaliknya, mereka bangga kerana identiti Melayu turut diraikan di sekolah Cina. Tidak ada 
pengalaman rasis yang dialami sepanjang pengajian di SJKC. Salah seorang daripada peserta 
Melayu ini mengatakan bahawa terdapat seorang kawan India yang juga belajar di SJKC, kerana 
khuatir kalau pergi ke SJKT, beliau hanya akan bergaul dengan orang India sahaja dan bercakap 
dalam Bahasa Tamil sahaja. Justeru, SJKC bukan saja untuk orang Cina, dan tidak semestinya 
orang Melayu pergi ke sekolah Melayu saja. 
 
Pentingnya pendidikan bahasa ibunda untuk mengekalkan bahasa dan budaya 
 
SJKC, seperti juga SJKT, berperanan mengekalkan bahasa ibunda dan budaya tradisi orang Cina 
dan India. Bagi seorang peserta Cina, semua adik beradiknya belajar di SJKC dan bagi peserta Cina 
kedua, ibu bapa menghantarnya ke SJKC supaya dia boleh belajar bahasa ibundanya kerana bahasa 
ini penting untuk masa depannya. Justeru, pada satu pihak, peserta Cina dan peserta Melayu yang 
belajar di SJKC berkongsi pendirian yang sama, iaitu Bahasa Cina mempunyai faedah positif pada 
masa depan. Maka bahasa Cina diberi nilai tinggi. Pada pihak lain pula, kalau bagi peserta Cina, 
SJKC berfungsi untuk mengekal bahasa ibunda, memantapkan identiti kecinaan dan mengekal 
budaya Cina, bagi peserta Melayu yang belajar di SJKC, mereka tidak melihat SJKC melalui 
perspektif tersebut. Di sebaliknya, keberadaan mereka di SJKC tidak membuat identiti sebagai 
orang Melayu terancam, atau budaya Melayu mereka terancam. Malah, kesedaran mereka tentang 
identiti dan budaya Melayu mereka ditingkatkan kerana guru dan pentadbiran sekolah memberi 
layanan yang baik kepada mereka. Perayaan mereka juga turut diraikan.  
 
Dalam konteks teori identiti sosial, kita boleh memahami pengalaman dan pandangan peserta FGD 
seperti berikut: 
 
pengkategorian sosial - para peserta sedar kelompok sosial yang mereka anggotai. Dalam hal ini, 
kelompok sosial merujuk kepada kelompok etnik, sama ada India, Cina, Melayu, Kadazan, 
berdasarkan bahasa dan budaya yang dikongsi bersama. Pendidikan dan persekolahan juga 
mengalami pengkategorian sosial ini – ada sekolah Tamil, sekolah Cina, sekolah Melayu 
(kebangsaan), sekolah Inggeris (swasta/antarabangsa).  
 
identifikasi sosial – para peserta FGD mengidentifikasi diri dengan kelompok etnik masing-
masing, dari segi melihat diri sebagai mempunyai ciri-ciri sepunya dengan ahli-ahli lain dalam 
kelompok etnik yang sama, dan ciri-ciri yang tidak sama dengan ahli-ahli daripada kelompok lain. 
Nilai, norma, sikap, bahasa yang terangkum dalam budaya kelompok menjadi pedoman tingkah 
laku dan kehidupan peserta. Imej diri, harga diri, kebanggaan diri dipupuk melalui tahap 
identifikasi sosial ini. Dalam hal ini, peserta India/Cina mengenal diri sebagai orang India/Cina, 
dan memupuk imej diri, harga diri dan rasa bangga diri sebagai anggota dalam kelompok etnik 
India/Cina. Justeru mereka rasa senang dan selesa memilih sekolah Tamil/Cina sebagai pilihan 
utama persekolahan sebab jenis sekolah Tamil/Cina ini bersebati dengan imej diri mereka, dengan 
identiti mereka sebagai orang India/Cina. 
 
perbandingan sosial – para peserta FGD berupaya membuat perbandingan antara kelompok yang 
dianggotainya dengan kelompok lain. Justeru, peserta India memilih untuk belajar di SJKT atau 
peserta Cina memilih untuk belajar di SJKC kerana mereka membuat perhitungan sekolah-sekolah 
ini adalah lebih baik dari segi faedah masa kini dan masa depan berbanding dengan sekolah 
kebangsaan, khususnya.  



 
 

69  |  ICIP 

 
Kes peserta Melayu yang belajar di SJKC mempamerkan situasi menarik. Bagi peserta India dan 
Cina, SJKT dan SJKC adalah sumber pemupukan identiti etnik dan pengekalan budaya etnik 
masing-masing. Bagi tiga orang peserta Melayu dan juga seorang peserta Kadazan, meskipun 
mereka sedar siapa mereka dan kelompok etnik yang dianggotainya, namun, dari segi perbandingan 
sosial, mereka membuat perhitungan belajar di SJKC adalah lebih memanfaatkan berbanding 
dengan belajar di SK. Bagi mereka, sebagai orang Melayu atau orang Kadazan, ada baiknya kalau 
mereka menguasai Bahasa Cina (dan bukan bahasa vernakular lain) atas manfaat pada masa depan 
(yang mungkin dalam bentuk ekonomi, sosial dan sebagainya).  
 
Kesemua peserta kecuali dua orang setuju bahawa pendidikan merupakan satu alat perpaduan yang 
boleh menyatupadukan penduduk berbilang kaum di negara ini. Meskipun wujud sistem 
persekolahan mengikut bahasa pengantar (Melayu, Cina, Tamil, Inggeris, Arab) atau agama 
(Islam), pendidikan dan sekolah masih berupaya membawa pelajar-pelajar yang belajar di sekolah 
berlainan melalui program dan aktiviti bersama. Contoh-contoh yang diberikan adalah sukaneka, 
perkhemahan dan RIMUP. Seperti disarankan oleh Menteri Pendidikan baru, Maszlee Malik, satu 
cara adalah untuk menggalakkan sekolah-sekolah berlainan ini untuk bekerjasama mengadakan 
program dan aktiviti di mana pelajar dan guru mereka dapat ikut serta bersama (Malaysiakini team 
2018). Dua orang peserta yang tidak setuju pendidikan boleh berfungsi sebagai alat perpaduan di 
negara ini mempunyai pandangan bahawa pendidikan yang dibekalkan sekadar menyediakan 
pelajar untuk dunia pekerjaan. Selepas tamat sekolah, apakah matlamat pendidikan? Pendidikan 
sedia ada tidak mengajar pelajar untuk bersatu padu. Tetapi pelajar bersatu padu melalui interaksi 
dan pergaulan seharian dengan rakan-rakan di sekolah, bukan melalui pendidikan.  
 
Apapun pandangan peserta FGD tentang peranan pendidikan sebagai tapak integrasi atau 
perpaduan nasional, akhir kata, kesemuanya masih akan menghantar anak-anak mereka ke sekolah 
vernakular. Peserta India akan menghantar anak ke SJKT, sementara peserta Cina, Melayu dan 
Kadazan akan menghantar anak ke SJKC.  
 
Sememangnya, perdebatan mengenai keberadaan sekolah vernakular di Malaysia akan berterusan 
memandangkan pengkategorian, identifikasi dan perbandingan sosial sekolah vernakular dengan 
keanggotaan kelompok, dengan penerusan bahasa dan budaya, dengan manfaat ekonomi dan sosial 
masa kini dan masa depan, diberi penilaian tinggi.  
 
 
Penghargaan 
 
Kertas kerja ini adalah berasaskan penyelidikan yang dibiayai oleh geran Arus Perdana AP-2017-
001/1.   
 
 
 
 
 
 
 



 
 

70  |  ICIP 

Rujukan  
 
Age-of-the-sage.org. Undated. Social Identity Theory Tajfel and Turner 1979. http://www.age-

of-the-sage.org/psychology/social/social_identity_theory.html 
Ball, Jessica. 2010. Educational equity for children from diverse language backgrounds: Mother 

tongue-based bilingual or multilingual education in the early years. 
http://www.ecdip.org/docs/pdf/UNESCO%20Summary%202010-1.pdf 

Ball, Jessica. 2010. Enhancing Learning of Children from Diverse Language Backgrounds: 
Mother Tongue-Based Bilingual or Multilingual Education in the Early Years. 
http://www.comminit.com/early-child/content/enhancing-learning-children-diverse-
language-backgrounds-mother-tongue-based-bilingual-o 

Ball, Jessica. 2013. Mother tongue-based multilingual education: Towards a research agenda. For 
MTB-MLE Network, September, 2013. 
http://mlenetwork.org/sites/default/files/Jessica%20Ball%20-
%20MTB%20MLE%20Summary%20document.pdf 

Ball, Jessica. 2013. Mother tongue-based multilingual education: Towards a research agenda. For 
MTB-MLE Network September, 2013. 
http://mlenetwork.org/sites/default/files/Jessica%20Ball%20-
%20MTB%20MLE%20Summary%20document.pdf 

Banda, Felix. 2000 (diterbitkan atas talian pada 2010). The Dilemma of the Mother Tongue: 
Prospects for Bilingual Education in South Africa. Language, Culture and Curriculum. 
13(1): 51-66. https://doi.org/10.1080/07908310008666589 

Bühmann, Dörthe & Trudell, Barbara. 2008. Mother Tongue Matters: Local Language as a Key to 
Effective Learning. Paris: UNESCO. 
http://unesdoc.unesco.org/images/0016/001611/161121e.pdf 

Cheng Kai-ming. 1998. Can education values be borrowed? Looking into cultural differences. 
Peabody Journal of Education. 73, No. 2: 11-30. 

Delors, Jacques. (1996). Learning: the treasure within. Report to UNESCO of the International 
Commission on Education for the twenty-first century. 
http://www.unesco.org/delors/delors_e.pdf 

Gazi Islam. Social Identity Theory. Pp. 1781-1783. 
https://www.researchgate.net/publication/281208338_Social_Identity_Theory 

Gupta, Anthea Fraser. 1997 (published online on 29 Mar 2010). When Mother-tongue Education is 
not Preferred. Journal of Multilingual and Multicultural Development. 18(6): 496-506. 
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01434639708666337 

Heugh, Kathleen. 2013. Multilingual Education Policy in South Africa Constrained by Theoretical 
and Historical Disconnections. 33 (March): 215-237. 
https://doi.org/10.1017/S0267190513000135 

Kementerian Pendidikan Malaysia. 2013. Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia 2013 - 2025 
(Pendidikan Prasekolah hingga Lepas Menengah). Putrajaya: Kementerian Pendidikan 
Malaysia. 

Kua Kia Soong. 1999 (Edisi Ketiga). A Protean Saga: The Chinese Schools of Malaysia. Kajang, 
Selangor: Dong Jiao Zong Higher Learning Centre.  

Lai, Pak-Sang & Byram, Michael. 2003 (published online on 2010). The Politics of Bilingualism: 
A reproduction analysis of the policy of mother tongue education in Hong Kong after 1997. 
Compare: A Journal of Comparative and International Education. 33(3): 315-334. 
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/03057920302595 



 
 

71  |  ICIP 

Li, C.S. David. 2009. Towards ‘biliteracy and trilingualism’ in Hong Kong (SAR): Problems, 
dilemmas and stakeholders’ views. https://doi.org/10.1075/aila.22.06li 

Malaysiakini Team. 2018. Maszlee prepares to harness strengths of the education system. 
Malaysiakini. 22 May. https://www.malaysiakini.com/news/426113 

Multilingual Mania. Undated. Common Bilingual Education Terms. 
http://multilingualmania.com/common-bilingual-education-terms/ 

Ong Puay Liu et al. 2016. Laporan Akhir sub-projek LRGS bertajuk ‘Kesepaduan Sosial melalui 
Pembentukan Konsep 1R dalam Pendidikan Malaysia’ (1R+3rTM). Institut Kajian Etnik, 
UKM. 

Pérez-Milans, Miguel.  2017. Bilingual Education in Hong Kong. In Stephen May, Ofelia Garcia & 
Angel Lin (eds.), Encyclopedia of Language and Education: Bilingual Education. 
DOI: 10.1007/978-3-319-02324-3_17-1. 

Sivapalan Selvadurai, Ong Puay Liu, Marsitah Mohd Radzi, Ong Puay Hoon, Ong Puay Tee & 
Badariah Saibeh. 2015. Debating education for nation building in Malaysia: National school 
persistence or vernacular school resistance? GEOGRAFIA OnlineTM Malaysian Journal of 
Society and Space 11 Issue 13: 14-23. 

Stroud, Christopher. 2003 (terbitan atas talian 2010). Postmodernist Perspectives on Local 
Languages: African Mother-tongue Education in Times of Globalisation. International 
Journal of Bilingual Education and Bilingualism. Hlm. 17-36. 
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/13670050308667770 

Tajfel, Henri & Turner, John C. Undated. The Social Identity Theory of Intergroup Behavior. Pp 
276-293. 
https://student.cc.uoc.gr/uploadFiles/%CE%92310/Tajfel%20&%20Turner%2086_SIT_xs.
pdf 

Tajfel, Henri. 1982. Social Psychology of Intergroup Relations. Annual Review of Psychology 33: 
1-39. http://web.comhem.se/u52239948/08/tajfel86.pdf 

Tajfel, H., & Turner, J. C. 2004. The Social Identity Theory of Intergroup Behavior. Key readings 
in social psychology. Dalam J. T. Jost & J. Sidanius, (pnyt.), Political psychology: Key 
readings, Key readings in social psychology, hlm 276-293. New York, NY: Psychology 
Press. 

Tshotsho, Baba P. 2013. Mother Tongue Debate and Language Policy in South Africa. 
International Journal of Humanities and Social Science. 3(13), July: 39-44. 

Tupas, Ruanni & Lorente, Beatriz P. 2011. A new politics of language in the Philippines: Bilingual 
education and the new challenge of the mother tongues. National University of Singapore, 
Singapore. https://www.academia.edu/1456781/ 
A_new_politics_of_language_in_the_Philippines_bilingual_education_and_the_new_chall
enge_of_th e_mother_tongues 
(file:///C:/Users/Administrator/Downloads/A_new_politics_of_language_in_the_Philip%20
(1).pdf).  

UNESCO. 1953. The Use of Vernacular Languages in Education. 
http://unesdoc.unesco.org/images/0000/000028/002897eb.pdf  

UNESCO Bangkok. 2005. Advocacy Brief: Mother tongue-based teaching and education for girls. 
http://unesdoc.unesco.org/images/0014/001420/142079e.pdf 

UNESCO. 2010. EFA Global Monitoring Report: Reaching the Marginalized. 
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001866/186606E.pdf 

UNESCO. 2011. EFA Global Monitoring Report. The Hidden Crisis: Armed Conflict and 
Education.  http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001907/190743e.pdf 



 
 

72  |  ICIP 

UNESCO. 2016. MTB MLE RESOURCE KIT Including the Excluded: Promoting Multilingual 
Education. http://unesdoc.unesco.org/images/0024/002462/246278e.pdf 

UNICEF East Asia and Pacific Regional Office. 2016. Synthesis Report: Language Education and 
Social Cohesion (LESC) Initiative in Malaysia, Myanmar and Thailand. 
https://www.unicef.org/eapro/Synthesis_Report_Language_Education_andSocial_Cohesion
_Initiative.pdf 

Wisbey, Matt. 2016. Mother Tongue-Based Multilingual Education The Key to Unlocking SDG 4 - 
Quality Education For All. http://unesdoc.unesco.org/images/0024/002473/247333e.pdf 



 
 

73  |  ICIP 

 

Sumber: Ong Puay Liu et al. 2016. Laporan Akhir Projek ‘Kesepaduan Sosial melalui 
Pembentukan Konsep 1R dalam Pendidikan Malaysia’ (1R+3rTM). Institut Kajian Etnik, UKM 


