Pendidikan sebagai Tapak Integrasi
Penggunaan Bahasa Ibunda dan Sekolah Vernakular

Ong Puay Liu & Nur Atigah Tang Abdullah
Institut Kajian Etnik (KITA), UKM

Abstrak

Selepas 60 puluh tahun kemerdekaan untuk Malaya atau Tanah Melayu (1957), dan 53 tahun
selepas pembentukan Malaysia (1963), kesangsian etnik dan agama masih wujud, malah berleluasa
dan meruncingkan. Antara isu yang menjadi sumber perbalahan dalam kalangan rakyat berbilang
kaum adalah pendidikan. Perdebatan sering kedengaran sama ada sistem pendidikan Malaysia
seharusnya menghala kepada satu aliran atau pelbagai aliran, sama ada sekolah jenis kebangsaan
Cina (SJKC) dan Tamil (SJKT) harus dimansuhkan, sama ada bahasa pengantar sistem pendidikan
harus ditukar kembali kepada Bahasa Inggeris atau kekal dengan Bahasa Melayu, sama ada
pendidikan perlu bersifat sekular atau berunsur keagamaan, sama ada sistem pendidikan
kebangsaan berjaya memupuk perpaduan antara penduduk Malaysia pelbagai kaum dan agama.
Perdebatan ini menarik perhatian kepada hakikat bahawa pendidikan, yang dilihat sebagai wahana
penting untuk memupuk perpaduan nasional, sebaliknya juga telah menjadi sumber pepecahan.
Soalan utama adalah kenapa, selepas sekian lama dasar pendidikan kebangsaan dilaksanakan untuk
memupuk perpaduan, namun pendidikan masih menjadi isu utama perbalahan antara etnik, dan
perpaduan nasional masih tinggal bayangan dan impian? Justeru, ‘pendidikan untuk apa’ menjadi
soalan pedoman kepada tumpuan penyelidikan mengenai pendidikan sebagai tapak integrasi.
Malaysia merupakan makmal yang baik untuk meneliti peranan pendidikan sama ada sebagai
sumber perpaduan ataupun sumber pepecahan dalam kalangan penduduk berbilang kaum, budaya,
agama dan negeri asal. Kajian ini akan mengambil dua pendekatan iaitu pendekatan sejarah dan
pendekatan sosiologi. Pendekatan sejarah bertujuan untuk memahami konteks perkembangan
falsafah, dasar, akta serta pelaksanaan sistem pendidikan di Malaysia mengikut urutan masa
(timeline). Pendekatan sosiologi pula adalah untuk meneliti wacana penyelidikan pendidikan yang
mendominasi perdebatan tentang peranan pendidikan dalam usaha membina sebuah negara di mana
penduduknya bersatu padu, berjiwa kenegaraan, saling hormat menghormati dan mendokong
kepelbagaian budaya dan agama. Data akan diperolehi melalui penelitian dokumen rasmi,
perbincangan kumpulan terfokus (FGD) bersama golongan terpilih seperti guru dan guru
besar/pengetua, pegawai-pegawai pendidikan di Kementerian Pendidikan Malaysia, Jabatan
Pendidikan Negeri, Institut Pendidikan Guru, dan ibu bapa. Dua komponen akan diberi perhatian
khusus, iaitu bekas pelajar bukan Cina yang belajar di SJKC dan pelajar Muslim yang belajar di
sekolah agama Islam. Pandangan dan pengalaman mereka ketika belajar di SJKC dan sekolah
agama Islam amat penting untuk membolehkan kita meneroka peranan pendidikan dalam konteks
perpaduan nasional yang dimainkan oleh SJKC dan sekolah agama.

Kata kunci: sekolah vernakular, bahasa ibunda, perpaduan, kesepaduan, pendidikan
Pengenalan

UNESCO, pada tahun 1953, membuat saranan bahawa pendidikan (iaitu pengajaran dan
pembelajaran) sebaik-baiknya dilaksanakan dalam bahasa ibunda kanak-kanak, terutamanya bagi

46 | ICIP



negara yang mempunyai penduduk pelbagai etnik dan bahasa (mother tongue education for
multilingual societies). Saranan ini terkandung dalam laporan UNESCO bertajuk ‘The use of
vernacular languages in education’ (UNESCO 1953: 6 & 11). Menurut laporan tersebut, adalah
nyata bahawa cara atau perantara terbaik untuk mengajar seorang kanak-kanak adalah melalui
bahasa ibunda kanak-kanak tersebut. Apakah justifikasi di sebalik cadangan tersebut? Terdapat tiga
asas penghujahan bagi menyokong saranan ini. Pertama, dari sudut psikologi, bahasa ibunda
merupakan satu sistem lambang bermakna yang berfungsi secara automatik dalam minda kanak-
kanak tersebut untuk pengungkapan pemikiran dan pemahaman. Kedua, dari sudut sosiologi,
bahasa ibunda adalah cara pengenalan diri yang membolehkan kanak-kanak tersebut mengenali diri
bersama dengan ahli-ahli lain dalam komuniti di mana dia anggotai. Ketiga, dari sudut pendidikan,
kanak-kanak tersebut belajar lebih cepat melalui penggunaan bahasa ibunda berbanding dengan
melalui penggunaan bahasa lain.

Namun, meskipun UNESCO membuat penetapan peri pentingnya bahasa ibunda sebagai bahasa
pengantar persekolahan semenjak 65 tahun lalu, penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan, iaitu
sebagai bahasa pengajaran dan pembelajaran, mengalami banyak rintangan dari segi pelaksanaan.
Apakah rintangannya? Dalam hal ini, laporan UNESCO 1953 sendiri telah menyatakan
penggunaan bahasa ibunda, yang dalam kebanyakan hal bukan merupakan bahasa rasmi atau
bahasa kebangsaan sesebuah negara, tidak dapat dijadikan bahasa pengantar pendidikan di sekolah
disebabkan faktor-faktor tertentu seperti faktor politik, linguistik, pendidikan, sosio-budaya,
ekonomi, kewangan, termasuk juga faktor praktikal (UNESCO 1953: 6 & 11).

Peranan pendidikan untuk membina kesedaran kewarganegaraan sepunya, kesepaduan sosial atau
perpaduan nasional dalam kalangan rakyatnya yang berbilang etnik, budaya dan agama sudah lama
menjadi fokus pembuat dasar dan kerajaan. Hal ini kerana keamanan, kemakmuran, kestabilan dan
kemajuan negara bergantung kepada keamanan hubungan antara rakyatnya. Sekolah berfungsi
sebagai agen sosialisasi untuk memupuk visi dan aspirasi negara untuk mempertahankan keamanan
negara. Justeru, pendidikan dan persekolahan dilihat sebagai sebahagian dalam proses sosialisasi
ini (Cheng 1998: 21) untuk menghasilkan pelajar-pelajar yang mempunyai aspirasi sepunya
tersebut.

Malaysia sebagai sebuah negara berbilang kaum dan bahasa juga tidak terlepas daripada perdebatan
berkaitan penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan. Perdebatan ini biasanya dibicara dalam
ruang lingkup pendidikan sebagai alat perpaduan nasional, dan peranan penggunaan satu bahasa
sepunya iaitu bahasa kebangsaan sebagai bahasa pengantar persekolahan dalam membantu
memupuk perpaduan antara rakyat berbilang kaum/etnik. Pendidikan dianggap sebagai sumber
penting untuk memupuk kesedaran nasional dan kesepaduan sosial dalam kalangan rakyat. Namun
begitu, dalam sebuah negara berbilang etnik seperti Malaysia, sistem pendidikan yang wujud juga
mendokong tanggungjawab untuk mempastikan keterangkuman dan penyertaan semua rakyat
dalam satu sistem pendidikan yang mengenalpasti dan mengiktiraf kepelbagaian pelajar.

Dalam konteks perpaduan nasional atau kesepaduan sosial dalam kalangan rakyat Malaysia,
kegagalan mengambil kira kepelbagaian kependudukan negara akan memberi gambaran yang tidak
menyeluruh tentang keadaan kependudukan negara yang sebenar. Sekolah sebagai sebuah institusi
pendidikan yang penting boleh berfungsi sebagai satu tempat untuk memupuk saling kepercayaan,
hormat dan tanggungjawab terhadap orang lain dan membantu membina hubungan bermakna
antara pelajar. Dalam hal ini, sistem persekolahan dan pendidikan inklusif atau terangkum yang

47 | ICIP



bertujuan memupuk perpaduan atau kesepaduan sosial, seharusnya bertunjangkan empat prinsip
atau tonggak pendidikan: belajar untuk tahu (learning to know), belajar untuk buat (learning to do),
belajar untuk jadi (learning to be) dan belajar untuk hidup bersama (learning to live together)
(Delors 1996). Justeru, sekolah menjadi tempat penting untuk pelajar belajar kepelbagaian dan
bagaimana untuk hidup dalam dan bersama kepelbagaian.

Soalan yang timbul adalah apakah pembelajaran ini perlu diadakan dalam keadaan bahasa
pengantar tunggal dan jenis sekolah yang sama? Dalam kata lain, di Malaysia, apakah hanya perlu
ada sistem pendidikan satu aliran, yang menggunakan bahasa Melayu iaitu bahasa kebangsaan,
sebagai bahasa pengantar persekolahan? Apakah hanya perlu wujud sekolah kebangsaan iaitu
sekolah yang menggunakan bahasa Melayu sebagai bahasa pengantar persekolahan?

Pendidikan sebagai Tapak Integrasi atau Sumber Pepecahan?

Pendidikan di Malaysia, khususnya pada peringkat sekolah, dilihat sebagai sumber penting dalam
pembinaan negara bangsa. Pendidikan Malaysia bertujuan memupuk rasa kebanggaan kepada
negara Malaysia dan semangat cintakan negara dalam kalangan rakyat Malaysia berbilang kaum.
Tambahan juga dalam konteks negara berbilang kaum dan agama seperti Malaysia, pendidikan
berperanan dalam memajukan persefahaman silang budaya yang dijangkakan akan menghasilkan
pelajar-pelajar yang boleh berfikir dan bertingkah laku merentasi sempadan kaum atau agama.

Dalam hal ini, pendidikan diberi peranan penting oleh kerajaan dan juga masyarakat. Pada pihak
kerajaan, pendidikan adalah landasan penting untuk memupuk kesedaran kewarganegaraan dan
kesaksamaan, yang akan menyumbang kepada pembangunan ekonomi (sebagai tenaga buruh
mabhir), kesepaduan sosial dan keamanan. Bagi orang awam pula, pendidikan meluaskan minda,
membentuk perwatakan dan memperdalami pemikiran seseorang tentang diri, orang lain dan dunia
luar melalui pengetahuan yang diperolehi.

Kita sedia maklum sistem pendidikan Malaysia mengambil bentuk pelbagai jenis. Terdapat sistem
pendidikan kebangsaan di mana sekolah kebangsaan (rendah, menengah) menggunakan bahasa
Melayu sebagai bahasa pengantar persekolahan; sekolah jenis kebangsaan atau sekolah vernakular
(rendah) yang menggunakan bahasa ibunda iaitu Mandarin atau Tamil sebagai bahasa pengantar
persekolahan; sekolah agama Islam yang menggunakan bahasa Arab sebagai bahasa pengantar
persekolahan; homeschooling, sekolah swasta dan sekolah antarabangsa yang menggunakan bahasa
Inggeris sebagai bahasa pengantar persekolahan. Kita juga ada sekolah untuk Orang Asli
Semenanjung Malaysia yang dipanggil Sekolah K9 (sekolah yang menyediakan persekolahan dari
Tahun 1 hingga Tingkatan 3), yang bahasa pengantar persekolahan sepatutnya dalam Bahasa
Melayu (lihat Lampiran 1 untuk senario kepelbagaian sistem persekolahan di Malaysia).

Persoalan ini menarik perhatian kepada perdebatan bahawa pendidikan, pada satu pihak, memupuk
perpaduan nasional, tetapi pada satu pihak lain, pendidikan juga boleh menjadi sumber pepecahan.
Kanak-kanak negara ini belajar di sekolah yang menggunakan bahasa pengantar yang berbeza-
beza, iaitu bahasa Melayu selaku bahasa kebangsaan dan bahasa rasmi negara serta bahasa ibunda
kanak-kanak Melayu khususnya (sekolah kebangsaan); bahasa Mandarin dan Tamil selaku bahasa
ibunda/bahasa standard komuniti Cina dan India (sekolah jenis kebangsaan); bahasa Arab selaku

48 | ICIP



bahasa agama Islam (sekolah agama Islam); bahasa Inggeris selaku bahasa asing yang digunakan di
sekolah swasta, sekolah antarabangsa, sekolah rumah.

Maka timbul soalan, ‘pendidikan untuk apa’ dan ‘bagaimana pendidikan ini harus disampaikan’
bagi sebuah negara seperti Malaysia yang mempunyai masyarakat berbilang kaum, bahasa, agama,
demi mewujudkan rakyat yang hidup bersepadu dan bersatu padu serta berkongsi kesedaran
sepunya bahawa mereka adalah orang Malaysia?

Apakah maksud ‘bersepadu, bersatu padu, kesedaran sepunya’ ini? Adakah ia bermakna rakyat
bersatu dari segi penggunaan satu bahasa tunggal, sebab bahasa mencerminkan bangsa negara,
seperti pepatah ‘bahasa jiwa bangsa’? Namun, bangsa di sini merujuk kepada bangsa apa? Bangsa
kebangsaan - bangsa Malaysia — sebagai bangsa idaman (aspired nation) atau bangsa bayangan
(imagined nation) berasaskan satu bahasa, satu budaya (homogenous Malaysian nation)? Maka
bahasa Melayu (bahasa kebangsaan) dan budaya Melayu (Dasar Kebudayaan Kebangsaan) sebagai
tonggak memupuk bangsa Malaysia ini? Atau bangsa Malaysia yang berasaskan kepelbagaian
bangsa di Malaysia (diverse Malaysian nation)?

Dalam Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia 2013 - 2025 (Pendidikan Prasekolah hingga
Lepas Menengah), Kementerian Pendidikan Malaysia telah menetapkan lima aspirasi sistem
pendidikan Malaysia iaitu akses, kualiti, ekuiti, perpaduan dan kecekapan. Untuk aspirasi keempat
— perpaduan — Kementerian Pendidikan ingin melihat wujudnya sistem pendidikan yang
menawarkan perkongsian pengalaman dan nilai kepada kanak-kanak dengan menghargai
kepelbagaian. Murid yang berusia antara 7 hingga 17 tahun menghabiskan lebih satu perempat
daripada masa mereka di sekolah. Kementerian Pendidikan berhasrat menjana suatu sistem
pendidikan yang memberi peluang kepada murid berkongsi pengalaman dan aspirasi demi
membentuk dan memperkukuhkan lagi asas perpaduan rakyat Malaysia (Kementerian Pendidikan
Malaysia 2013: E10-E11) meskipun mereka belajar di pelbagai jenis sekolah, sama ada sekolah
kebangsaan, sekolah vernakular, sekolah agama, sekolah swasta, sekolah antarabangsa, sekolah
orang asli, mahupun sekolah rumah.

Sebagai manusia sosial dan berbudaya, setiap individu menghayati budaya kelompok yang
dianggotainya. Individu tersebut belajar bertutur dan berfikir melalui bahasa yang pertama sekali
diajar kepadanya, iaitu bahasa ibunda. Bahasa ibunda ini di mana individu belajar mengungkapkan
ideanya tidak semestinya bahasa yang digunakan oleh ibu bapanya, atau bahasa yang pertama sekali
dipelajari oleh individu tersebut, kerana kemungkinan berlaku keadaan-keadaan tertentu yang
menyebabkan individu terpaksa meninggalkan bahasa tersebut pada umur awal.

Apapun bahasa yang dipertuturkan oleh individu, sebagai manusia sosial, individu tersebut perlu
hidup bersama dengan orang lain yang bertutur dalam bahasa yang lain dan mempunyai budaya
yang tidak sama. Ini memerlukan individu tersebut memperolehi pengetahuan tentang manusia lain
yang mempunyai budaya yang tidak sama supaya dapat berhubung dalam cara yang bermakna dan
tanpa salah faham. Keperluan berhubungan antara satu sama lain juga menuntut individu-individu
tersebut mempunyai bahasa sepunya sebagai alat komunikasi bersama. Justeru, dalam negara
Malaysia yang mempunyai pelbagai jenis sekolah, satu bahasa sepunya perlu diajar/dipelajari
supaya pelajar-pelajar tersebut dapat menguasai satu bahasa yang akan menjadi bahasa komunikasi
sepunya.

49 | ICIP



Malaysia merupakan makmal yang baik untuk meneliti peranan pendidikan sama ada sebagai
sumber perpaduan ataupun sumber pepecahan dalam kalangan penduduk berbilang kaum, budaya,
agama dan negeri asal. Perdebatan sering kedengaran mengenai sama ada sistem pendidikan
Malaysia seharusnya menghala kepada satu aliran atau pelbagai aliran; sama ada wujud sekolah
dualiterasi atau dwibahasa, iaitu satu aliran tetapi terdapat matapelajaran yang diajar dalam bahasa
lain; sama ada wujud sekolah kerajaan saja dan tiada sekolah jenis kebangsaan dan swasta; sama
ada bahasa kebangsaan sebagai bahasa pengantar tunggal atau bahasa Inggeris sebagai bahasa
pengantar bersama; sama ada sekolah bersifat sekular, agama, atau bersepadu (integrated)?

Maszlee Malik, yang dilantik sebagai Menteri Pendidikan Malaysia selepas Pilihanraya Umum Ke-
14 (9 Mei 2018), mengakui kerencaman sistem pendidikan yang wujud di Malaysia. Dalam
wawancara bersama media atas talian Malaysiakini pada 22 Mei 2018, Maszlee Malik mengatakan
wawasan beliau adalah untuk menghubungkan pelbagai jenis persekolahan ini — sekolah
kebangsaan, sekolah vernakular, sekolah agama Islam (tahfiz), sekolah swasta, sekolah orang asli,
sekolah antarabangsa, sekolah rumah (homeschools). Beliau ingin meraikan perbezaan, dan
menjadikan  kepelbagaian sebagai kekuatan, bukan kelemahan, dan sebagai faktor
menyatupadukan, bukan memisahkan. Salah satu kekuatan di negara Malaysia, menurut Maszlee
Malik, adalah kita hidup dalam masyarakat pelbagai bahasa. Negara kita seharusnya meraikan
hakikat ini, menggunakan kepelbagaian bahasa ini sebagai kekuatan kita dan menyemai budaya
sebagai sebuah komuniti pelbagai bahasa. Sebagai contoh, sebuah sekolah agama Islam boleh
mengadakan banyak program bersama sekolah Cina; sekolah Tamil berganding bahu melaksanakan
aktiviti bersama dengan sekolah mission; sekolah antarabangsa bekerjasama dengan sekolah Orang
Asli. Di sebalik pematuhan kepada tuntutan memansuhkan sekolah vernakular, Menteri Pendidikan
baru Maszlee Malik percaya cara yang lebih baik untuk memupuk perpaduan nasional adalah
menggalakkan sekolah-sekolah yang berlainan ini untuk bekerjasama mengadakan program dan
aktiviti di mana pelajar dan guru mereka dapat ikut serta bersama (Malaysiakini team 2018).

Kepelbagaian penduduk Malaysia sememangnya menuntut agar sistem pendidikan negara
menyediakan peluang-peluang sebegini untuk membolehkan generasi muda mempelajari dan
menambah pengetahuan tentang diri mereka, komuniti mereka sendiri dan komuniti lain di
Malaysia. Hasil daripada sistem pendidikan yang menyediakan ruang-ruang kolaborasi rentas
sekolah adalah pelajar (dan guru) yang celik budaya (culturally literate) dan celik sosial (socially-
literate), dan bukan sekadar celik huruf (academically literate). Kecelikan budaya dan sosial ini
membuka minda mereka kepada kepelbagaian, penghormatan sewajar yang perlu diberi kepada
setiap budaya, dan kerelaan bergaul serta membentuk hubungan bermakna dengan orang lain yang
berbeza dengan mereka.

Maszlee Malik, Menteri Pendidikan Malaysia, tidak melihat sekolah vernakular khususnya, sebagai
rintangan kepada perpaduan nasional. Malah beliau menghantar anak-anaknya ke sekolah jenis
kebangsaan Cina (Malaysiakini Team 2018). Apakah faktor yang mendorong Maszlee Malik,
selain daripada mempunyai ibu berketurunan Cina Hakka, memilih untuk menghantar anak ke
sekolah Cina, dalam konteks tuntutan kuat beberapa pihak untuk sekolah vernakular dimansuhkan,
dan dakwaan bahawa sekolah vernakular menghalang perpaduan nasional?

Soalan ini menjadi pedoman kajian ini tentang pendidikan sebagai tapak integrasi atau sumber
pepecahan, khususnya berkaitan dengan penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan dan sekolah
vernakular. Dalam konteks tuntutan untuk sekolah vernakular dimansuhkan, dan dakwaan sekolah

50 | ICIP



vernakular menghalang perpaduan nasional, jarang kita menemui bukti-bukti konkrit untuk
menyokong dakwaan dan tuntutan tersebut. Apakah benar sekolah vernakular menghalang
perpaduan nasional dan menyebabkan pelajar-pelajar Malaysia berpecah belah, tidak mempunyai
semangat kebangsaan? Bagaimana pula dengan sekolah agama Islam, sekolah swasta, sekolah
antarabangsa, sekolah rumah, sekolah orang asli, sekolah berasrama penuh?

Kertas kerja ini akan membentangkan hasil penyelidikan yang dikutip daripada dua kumpulan
perbincangan (focus group discussion [FGD]) bersama pelajar di sebuah universiti awam. Pelajar-
pelajar ini, daripada kumpulan etnik berlainan, pernah menuntut di sekolah jenis kebangsaan Cina
(SJKC) dan sekolah jenis kebangsaan Tamil (SJKT). Antara perkara-perkara yang dibincang dalam
FGD adalah pengalaman belajar, sebab memilih SJKC/SJKT dan pandangan mereka tentang
keberlangsungan SJKC dan SJKT dalam konteks pembinaan negara bangsa Malaysia.

Sebelum diteruskan pembentangan hasil perbincangan FGD, bahagian seterusnya akan
mengemukakan beberapa sorotan karya mengenai pendidikan bahasa ibunda, khususnya dalam
konteks penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan (mother tongue as
medium of instruction), pendidikan pelbagai bahasa (multilingual education) dan pemupukan
perpaduan nasional.

Sorotan karya mengenai pendidikan bahasa ibunda dan pelbagai bahasa

Sivapalan et al. (2015) dalam artikel bertajuk ‘Debating education for nation building in Malaysia:
National school persistence or vernacular school resistance?’ membentangkan naratif yang
menyokong penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan pada satu pihak dan
naratif yang membantah penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan pada
satu pihak lain. Pihak penyokong menyuarakan sokongan kepada penerusan sekolah vernakular
(yang menggunakan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar persekolahan) dan kewujudan
pelbagai aliran persekolahan. Pihak pembangkang pula menuntut pembasmian/pemansuhan
sekolah vernakular (yang tidak menggunakan bahasa kebangsaan/rasmi sebagai bahasa pengantar
persekolahan) dan kewujudan satu aliran persekolahan. Dalam konteks Malaysia, sekolah
vernakular merujuk kepada sekolah jenis kebangsaan Cina (SJKC) dan Tamil (SJKT) dan sekolah
kebangsaan adalah sekolah yang menggunakan bahasa Melayu sebagai bahasa pengantar
persekolahan. Hujah sokongan dan bantahan ini dibincang dalam ruang lingkup teori identiti sosial
dan teori pascakolonial, yang menerangkan hubungan antara bahasa dan identiti. Teori identiti
sosial berasaskan pendekatan psikologi-sosial, yang mengandaikan hubungan langsung antara
bahasa dan identiti etnik. Bahasa yang digunakan untuk komunikasi dilihat sebagai hasil keahlian
dan sosialisasi kelompok. Teori pascakolonial pula melihat identiti sebagai multidimensi, sesuatu
yang bergantung kepada dan tertakluk kepada rundingan berasaskan situasi. Bahasa digunakan
sebagai alat atau sumber strategik untuk memperkukuh dan menegak kedudukan bagi
memperjuangkan identiti sosial dalam situasi tertentu. Ideologi bahasa dan identiti etnik serta
kebangsaan berhubung rapat dengan pemilikan kuasa dan pencaturan politik dalam komuniti
(Sivapalan et al 2015: 16).

Isu menyokong pendidikan dalam bahasa ibunda, seterusnya pendidikan dwiliterasi atau tribahasa
(biliteracy and trilingualism) kerap dilihat dalam konteks sokongan terhadap pendidikan dalam
bahasa kebangsaan/rasmi dan seterusnya pendidikan satu bahasa (monolingual). Terdapat
beberapa kajian empirikal berkaitan dengan kedua-dua pihak sokongan.

51 | ICIP



Penentangan/kemusykilan terhadap pendidikan bahasa ibunda

Gupta (1997, terbitan atas talian 2010) mengemukakan kesangsian terhadap pendidikan bahasa
ibunda. Menurut beliau, dalam situasi bahasa tertentu, pendidikan rendah dalam bahasa ibunda
mungkin tidak merupakan sesuatu yang diingini. Hal ini kerana terdapat beberapa faktor yang
menidakkan kesesuaian pendidikan dalam bahasa ibunda: (1) kesukaran menentukan bahasa
ibunda, khususnya dalam keadaan wujud pelbagai bahasa di mana kanak-kanak membesar
dengan pelbagai bahasa ibunda; (2) definisi ‘bahasa’, memandangkan bahasa ibunda mungkin
merujuk kepada jenis bahasa umum/standard; dan (3) pemisahan sosial dan etnik dalam konteks
kewujudan pendidikan bahasa ibunda. Dalam keadaan pelbagai bahasa, pengekalan kesepaduan
sosial mungkin lebih penting daripada faedah pendidikan bahasa ibunda. Dalam keadaan pola
penggunaan bahasa berkait dengan kelas sosial, pendidikan bahasa ibunda boleh mempengaruhi
kesampaian kepada struktur kuasa oleh kumpulan kurang mampu (underprivileged). Tidak ada
hukum umum yang menetapkan pendidikan rendah seharusnya dalam bahasa ibunda (Gupta
1997, diterbitan atas talian 2010).

Li (2009) mengkaji permasalahan bahasa-dalam-pendidikan di Hong Kong SAR (Special
Administrative Region/Wilayah Pentadbiran Khas) selepas penyerahan tampuk pemerintahan
oleh Britain kepada negara China pada tahun 1997. Kerajaan Hong Kong SAR memperkenalkan
dasar bahasa-dalam-pendidikan yang diberi nama ‘dwiliterasi dan tribahasa’ (biliteracy and
trilingualism). Pendidikan bahasa ibunda diberi keutamaan di mana Putonghua (Mandarin)
dijadikan bahasa pengantar pengajaran & pembelajaran (medium of instruction [Mol], namun
dasar ini menghadapi penentangan yang kuat. Bahasa Inggeris kekal sebagai bahasa yang
disanjung tinggi dalam masyarakat Hong Kong SAR, tapi pada masa yang sama, Putonghua
(Mandarin/Bahasa Cina Standard) juga diberi kepentingan berikutan peningkatan perdagangan
dan aktiviti-aktiviti lain dengan negara China. Di samping itu, bahasa ibunda kebanyakan orang
Hong Kong adalah Kantonis. Justeru, dasar bahasa-dalam-pendidikan yang dilaksanakan melalui
konsep dwiliterasi dan tribahasa menghadapi kesulitan dari segi (a) ketiadaan persekitaran
pembelajaran yang sesuai untuk menggalakkan orang Hong Kong bertutur dalam Bahasa Inggeris
di luar bilik darjah; (b) perbezaan tipologi antara Bahasa Inggeris dan Bahasa Mandarin
(Putonghua), dan perbezaan-perbezaan linguistik antara Putonghua dengan Bahasa Kantonis,
yang menyukarkan pembelajaran bahasa Inggeris dan Putonghua.Li melihat dilema dan
perdebatan Mol melalui pandangan kerajaan dan lima kumpulan berkepentingan iaitu majikan,
ibu bapa, pengetua sekolah, guru dan pendidik, serta pelajar.

Kajian serupa dilakukan oleh Lai & Byram (2010) di Hong Kong SAR, yang melihat isu bahasa-
dalam-pendidikan di Hong Kong SAR dari sudut hegemoni kuasa dan pertentangan antara elit.
Menurut Lai & Byram, dasar dwiliterasi dan tribahasa kerajaan Hong Kong telah mengeruhkan
ketegangan dan kerumitan politik dwiliterasi berkaitan dengan dasar bahasa-dalam-pendidikan
kerajaan. Meskipun dasar ini bermula dengan niat baik, namun, dasar bahasa ini lebih kepada
menangani dan bukan menyelesaikan masalah bahasa dalam pendidikan di Hong Kong. Masalah
bahasa ini menampilkan pergelutan hegemoni antara kumpulan sosial yang berkepentingan dalam
masyarakat, dan juga antara kelas elit tempatan dengan elit pemerintah kebangsaan pada
peringkal lokal dan kebangsaan. Peralihan penggunaan Bahasa Inggeris sebagai pengantar
pendidikan kepada Bahasa Cina memperlihatkan penjelmaan beberapa isu kontroversial seperti
pilihan ibu bapa, penentangan kelas elit dan politik kelompok dalam konteks pengantarabangsaan

52 | ICIP



Bahasa Inggeris seiring dengan perkembangan global teknologi maklumat dan komunikasi (ICT).
Bahasa Inggeris iaitu bahasa penjajah pada zaman penjajahan British dan bahasa antarabangsa
dalam dunia ICT kekal menjadi isu yang bermasalah untuk dasar bahasa Hong Kong melalui
proses de-kolonialisasi dan pengantarabangsaan pada peringkat awal pascatransisi. Putonghua,
bahasa kebangsaan negara China, kini berlawanan dengan bahasa Kantonis, dialek wilayah,
sebagai bahasa Cina tinggi dan formal masyarakat. Isu dwi-bahasa dan tri-bahasa (Bahasa
Inggeris, Putonghua dan Bahasa Kantonis) telah menambah kekusutan kepada wacana kerumitan
pendidikan bahasa ibunda di bawah rangka ‘satu negara, dua sistem’ yang diamalkan di Hong
Kong (Lai & Byram 2010).

Peralihan Hong Kong daripada tanah jajahan British kepada Wilayah Pentadbiran Khas (SAR)
turut menarik perhatian Pérez-Milans (2017), khususnya berkenaan dengan dasar pendidikan
dwibahasa. Menurut Pérez-Milans, pendidikan dwibahasa di Hong Kong menyediakan jendela
yang baik untuk mengkaji transformasi pendidikan dalam konteks proses perubahan ekonomi,
institusi, politik, sosiolinguistik dan budaya yang lebih luas. Ruang diskusi tentang pendidikan
bahasa telah memperlihatkan persoalan-persoalan berkaitan dengan bahasa apa yang patut diajar
dan dipelajari, oleh siapa, bila dan hingga tahap apa. Tindak balas terhadap persoalan-persoalan
tersebut berkaitan pula dengan siapa yang membuat keputusan tentang bahasa apa yang
mempunyai nilai lebih tinggi dalam politik budaya dan bahasa Hong Kong. Dalam penulisan
beliau, Pérez-Milans menyusurgalur kajian-kajian utama yang telah melapor dan membincang
proses-proses tersebut, terutamanya berkaitan implikasi kepada dasar bahasa-dalam-pendidikan
sedia ada dan amalan-amalan semasa di Hong Kong.

Afrika Selatan memperlihatkan satu keadaan menarik dari segi dasar pendidikan pelbagai bahasa
(multilingual education policy). Sistem pendidikan negara ini melibatkan 11 bahasa ibunda
sebagai bahasa pengantar persekolahan untuk tiga tahun pertama sekolah rendah, diikuti
seterusnya dengan transisi kepada pengantar Bahasa Inggeris untuk kebanyakan (lebih kurang
80%) penutur bahasa-bahasa Afrika. Tiga pengkaji telah membuat penyelidikan berkenaan
masalah dasar bahasa-dalam-pendidikan di Afrik Selatan.

Banda (2000, terbitan atas talian 2010) meneliti kedudukan bahasa ibunda dalam program
dwibahasa tambahan (additive bilingual program) di Afrika Selatan. Pendidikan dwibahasa
(bilingual) tambahan adalah program yang mengembang dan mengekal bahasa utama (primary
language) pelajar, pada masa yang sama, menambah satu bahasa kedua. Dalam program
pendidikan dwibahasa, bahasa utama (bahasa ibunda) atau budaya pelajar tidak akan hilang atau
merosot (Multilingual Mania tanpa tarikh). Dalam penulisan beliau, Banda berhujah bahawa
selama ini, pengajaran dan penggunaan bahasa-bahasa Afrika, khususnya sebagai medium
pengantara, adalah tidak mencukupi atau berkesan, maka, penggunaan bahasa-bahasa Afrika ini
dalam program bilingual tambahan, bahasa Afrika Selatan yang rasmi dalam dasar pendidikan,
besar kemungkinan juga tidak akan berjaya. Dasar bilingual tambahan kerajaan ini dikatakan
tidak akan berjaya selagi model-model peranan, pelajar dan ibu bapa mereka melihat bahasa-
bahasa Afrika ini (11 bahasa rasmi Afrika Selatan) sebagai tidak setanding faedahnya berbanding
dengan bahasa Inggeris (Banda 2000, terbitan atas talian 2010).

Stroud (2003, terbitan atas talian 2010) mengkaji tentang pendidikan bahasa ibunda Afrika dalam
masa globalisasi melalui perspektif pascamodernis mengenai bahasa-bahasa tempatan. Menurut
Stroud, globalisasi membawa beberapa implikasi kepada komuniti-komuniti yang sedang

53 | ICIP



membangun. Di Afrika, meskipun penggunaan bahasa vernakular Afrika adalah satu cara
bagaimana komuniti-komuniti tersebut boleh menangani kesan globalisasi negatif, namun,
kegunaan pendidikan bahasa-bahasa tempatan ini bukannya ubat atau penawar sebagaimana yang
dijangkakan. Hakikatnya, menurut Stroud, cara bagaimana bahasa-bahasa tempatan diurus dan
dibiayai dalam pendidikan berkecenderungan untuk mengukuhkkan kesan-kesan negatif
globalisasi daripada mempermudahkan promosi nilai-nilai tempatan, dan seterusnya
menyumbang kepada keterpinggiran bahasa-bahasa tersebut dan penutur-penuturnya. Kertas
kerja ini menganalisis cara bagaimana dasar bahasa-dalam-pendidikan cuba menangani masalah
ini, dengan menggunakan idea Bourdieu tentang bahasa sah (legitimate language) demi
menyediakan perspektif teoretis. Analisis bagaimana komuniti-komuniti tersebut menggunakan
bahasa menunjukkan bahawa bahasa-bahasa asli wujud seiringan dengan bahasa-bahasa
metropolitan dalam satu konfigurasi amalan pertuturan yang kompleks. Dalam kertas kerja ini,
Stroud berhujah bahawa amalan-amalan ini seharusnya menyaran pemikiran semula tentang
tujuan, fungsi dan metofologi pengajaran bahasa dalam merekacipta konteks keAfrikanan,
membina cara-cara di mana komuniti-komuniti tempatan mengguna pelbagai bahasa untuk
menangani hubungan-hubungan kuasa yang bersebati dalam konfigurasi setempat-global (Stroud
2003, terbitan atas talian 2010).

Heugh (2013) mengaitkan masalah dasar pendidikan pelbagai bahasa Afrika Selatan ini dengan
kemerosotan prestasi pencapaian pelajar. Menurut Heugh, dasar pendidikan pelbagai bahasa di
Afrika Selatan telah menjadi isu kontroversial sejak 60 tahun lalu. Dalam artikel bertajuk
‘Multilingual Education Policy in South Africa constrained by Theoretical and Historical
Disconnections’, Heugh membentangkan faktor-faktor berkaitan dengan bahasa dalam
pendidikan yang menyumbang kepada kemerosotan prestasi pencapaian dalam kalangan pelajar
di Afrika Selatan (Heugh 2013).

Sokongan terhadap pendidikan bahasa ibunda

Tupas & Lorente (2011) dalam artikel mereka bertajuk ‘A new politics of language in the
Philippines: Bilingual education and the new challenge of the mother tongues’ meneliti politik
bahasa di negara Filipina bersabit dengan penggunaan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar
pendidikan. Dalam sejarah pendidikan negara Filipina, dari tahun 1901 hingga 1974, Bahasa
Inggeris adalah bahasa pengantar tunggal di negara Filipina bila sistem pendidikan awam
diperkenalkan oleh Amerika. Program Pendidikan Dwibahasa di Philippines (BEP), di mana
Bahasa Inggeris adalah bahasa pengantar dalam Sains dan Matematik dan Pilipino atau Filipino,
selaku bahasa kebangsaan, digunakan untuk mengajar semua mata pelajaran lain, telah diperakui
sebagai salah satu eksperimen pendidikan dwibahasa yang paling menyeluruh di seluruh dunia.
Namun, sejak tahun 2009, Program Pendidikan Dwibahasa di Philippines ini (Bilingual
Education Program [BEP]) telah diganti dengan aturan baru daripada Jabatan Pendidikan yang
menyokong pelaksanaan Pendidikan Pelbagai Bahasa berasaskan Bahasa Ibunda (MTB-MLE) di
semua peringkat pendidikan. Aturan baru ini adalah berdasarkan andaian bahawa bahasa ibunda
adalah media paling berkesan untuk menggalakkan pembelajaran sepanjang pendidikan rendah.
Penginstitusian pendidikan MTB-MLE ini mencabar andaian berakar politik selama ini, iaitu
bahawa hanya dua bahasa sahaja dalam pendidikan negara Filipina — Inggeris dan Filipino,

54 | ICIP



bahasa kebangsaan — boleh mempermudahkan pembelajaran dalam kalangan rakyat Filipino dan
memupuk identiti mereka sebagai satu bangsa negara.

Menurut Tupas & Lorente (2011: 177), peralihan paling kritikal dalam politik bahasa ‘baru’
negara Filipina yang terjelma daripada cabaran bahasa ibunda adalah perubahan dari segi
kecenderungan melihat politik bahasa dalam rangka perdebatan Inggeris/Filipino dan soalan-
soalan berkaitan dengan bahasa kebangsaan. Kini, politik bahasa baru menawarkan pembinaan
tanggapan semula mengenai keterpinggiran yang telah timbul daripada pendidikan bilingual.
Misalnya, sekiranya bahasa ibunda adalah media pengantar pembelajaran paling berkesan,
khususnya pada tahap sekolah rendah, ini bermaksud, pendidikan bilingual melalui penggunaan
Bahasa Inggeris dan Filipino (kecuali untuk mereka yang bahasa ibunda mereka adalah bahasa
Filipino) selama ini tidak merupakan cara terbaik/paling berkesan untuk mendidik kanak-kanak
Filipino. Seterusnya, bahasa Filipino sebagai bahasa pengantar persekolahan, juga telah
ditanggalkan penghujahannya bahawa ia — sebagai bahasa ibunda — adalah lebih baik berbanding
dengan bahasa Inggeris, maka dengan itu, seharusnya menjadi bahasa pengantar persekolahan
untuk semua kanak-kanak Filipino tidak kira kumpulan etnolinguistik mereka. Perangkaan
semula tanggapan mengenai isu bahasa-dalam-pendidikan kini berlegar di sekitar Bahasa
Inggeris berlawanan dengan bahasa-bahasa ibunda di negara Filipina, dan bukan Bahasa Inggeris
berlawanan dengan bahasa kebangsaan (bahasa Filipino). Perubahan ini ke arah politik bahasa
‘baru’ menampilkan hakikat negara Filipina sebagai sebuah negara multilingual dan multibudaya.

Tshotsho (2013) memberi perhatian kepada perdebatan semasa tentang pendidikan bahasa ibunda
dan dasar bahasa Afrika Selatan. Dasar pendidikan ini diperkenalkan untuk memulihkan
ketidakadilan apartheid di mana bahasa Inggeris dan bahasa Afrikaans diberi nilai lebih tinggi
berbanding dengan bahasa-bahasa Afrika Selatan yang lain. Sebelum tahun 1994, bahasa Inggeris
dan Afrikaans digunakan sebagai bahasa rasmi di seluruh negara Afrika Selatan. Dasar ini
memberi kelebihan kepada pelajar yang bertutur bahasa Inggeris dan Afrikaans atau yang
mempunyai bahasa Inggeris dan Afrikaans sebagai bahasa ibunda. Kebanyakan orang di Afrika
Selatan bertutur satu bahasa Afrika di rumah. Penduduk lain bertutur dalam bahasa ibunda
masing-masing. Situasi ini berubah selepas tahun 1994, bila mana 11 bahasa diisytiharkan oleh
kerajaan Kongres Kebangsaan Afrika sebagai bahasa rasmi dan diberi status yang sama. Dasar ini
dibuat bagi memperakukan bahasa-bahasa Afrika yang selama ini diabaikan. Provinsi-provinsi
diberi kebebasan memilih salah satu daripada 11 bahasa Afrika rasmi ini sebagai bahasa rasmi
provinsi mereka. Hakikatnya, bahasa Inggeris dan Afrikaans masih diberi nilai tinggi dan
menikmati status tinggi, termasuk orang kulit hitam. Ramai penduduk kulit hitam Afrika Selatan
memilih bahasa Inggeris sebagai bahasa pengantar persekolahan. Prospek untuk pendidikan
bahasa ibunda diutamakan, khususnya pada peringkat tertiari, tidak begitu menyakinkan. Namun,
menurut Tshotsho, pendidikan bahasa ibunda perlu diberi pertimbangan sewajarnya kalau
kerajaan mahu lihat pelajar dari sekolah luar bandar mencapai prestasi pendidikan yang baik.

Ball (2010) melakukan sorotan karya mengenai pendidikan bilingual atau multilingual
berasaskan bahasa ibunda untuk kanak-kanak berusia muda. Sorotan karya ini dibiayai oleh
Bahagian Pendidikan Asas di UNESCO, yang menggalakkan pengajaran & pembelajaran
dalam bahasa ibunda pada peringkat kanak-kanak usia awal dan pendidikan rendah.
Matlamatnya adalah untuk meningkat kesedaran dan pengetahuan dalam kalangan pembuat

55 | ICIP



dasar tentang kajian-kajian serta amalan yang sedia ada mengenai pendidikan dalam bahasa
bahasa ibunda demi pengekalan bahasa dan budaya. Sorotan kajian yang dilakukan oleh Ball
mengesahkan bahawa kanak-kanak belajar secara paling berkesan dalam bahasa ibunda
mereka sebagai persediaan dan sokongan kepada pendidikan bilingual dan multilingual.
Kajian menunjukkan bahawa enam hingga lapan tahun pendidikan dalam satu-satu bahasa
adalah perlu untuk mengembang tahap celik huruf (literacy) dan kefasihan verbal untuk
pencapaian akademik di sekolah menengah. Untuk mengekalkan bahasa ibunda mereka,
kanak-kanak di mana bahasa pertama mereka bukan bahasa pengantar pengajaran (Mol) perlu
ada: (1) interaksi berterusan dalam bahasa ibunda bersama dengan keluarga dan komuniti
mengenai topik-topik kompleks di luar daripada hal ehwal isirumah; (2) pengajaran formal
yang berterusan dalam bahasa ibunda untuk mengembang kemahiran membaca dan menulis
mereka; dan (3) pendedahan kepada sikap ibu bapa yang positif terhadap pengekalan bahasa
ibunda. Kajian juga menunjukkan bahawa keupayaan kanak-kanak untuk belajar bahasa kedua
atau bahasa tambahan tidak akan terjejas bila bahasa ibunda mereka adalah Mol sepanjang
sekolah rendah.

Satu laporan UNESCO mengenai keterpinggiran dalam pendidikan menampilkan keadaan
pencapaian pendidikan dalam kalangan kanak-kanak minoriti etnik. Salah satu sebab kenapa ramai
kanak-kanak minoriti etnik mempunyai prestasi pencapaian pendidikan yang rendah di sekolah
adalah kerana mereka seringkali diajar dalam bahasa yang mereka tidak atau kurang faham.
Seramai kira-kira 221 juta kanak-kanak bertutur di rumah dalam bahasa yang berlainan dengan
bahasa pengantar pengajaran (Mol) di sekolah, dan ini menghadkan keupayaan mereka untuk
memupuk asas-asas kukuh untuk pembelajaran pada masa hadapan (UNESCO 2010: 10-11).

Mother Tongue-Based Multilingual Education Resource Kit (MTB-MLE), terbitan UNESCO pada
tahun 2016, adalah satu sumber menyeluruh, mendalam dan berwawasan yang memberi penekanan
kepada pendekatan bahasa ibunda sebagai pendekatan yang mengutamakan pendidikan inklusif dan
saksama serta pembelajaran sepanjang hayat untuk semua. Kesemua buku panduan dalam MTB-
MLE ini menyokong matlamat ‘Pendidikan Untuk Semua’ (Education for All [EFA]) untuk
pendidikan keterangkuman (inclusive education), dengan tumpuan khusus kepada pendidikan
untuk kanak-kanak daripada komuniti minoriti atau bahasa tidak dominan. Kit sumber ini
berasaskan pengiktirafan bahawa ‘Pendidikan Untuk Semua’ tidak akan bersifat ‘untuk semua’
sehingga kanak-kanak daripada setiap komuniti bahasa mempunyai kesampaian kepada alam
persekolahan dalam bahasa yang mereka bertutur dan faham (UNESCO 2016).

Menurut UNESCO, faedah MTB MLE merentasi pendidikan. Program MTB MLE yang dirancang
dengan baik dan kukuh akan membantu pembangunan nasional dan pupuk kesepaduan sosial.
Merujuk kepada laporan UNESCO yang diterbitkan pada tahun 2011 bertajuk EFA Global
Monitoring Report. The Hidden Crisis: Armed Conflict and Education, pendidikan dikatakan
mempunyai peranan penting dari segi membina ketahanan terhadap keganasan konflik. Sekolah-
sekolah pada abad ke-21 perlu mengajar kanak-kanak satu kemahiran yang dianggap amat penting
untuk hidup dalam masyarakat yang semakin dicirikan dengan kepelbagaian budaya — kemahiran
untuk hidup dengan orang lain secara aman damai. Kesedaran tentang kepelbagaian agama,
budaya, bahasa dan etnik/ras seharusnya dipupuk dalam bilik darjah dan tidak disingkirkan
daripada bilik darjah (UNESCO, 2011: 23).

56 | ICIP



Menurut Gwang-Jo Kim, Pengarah UNESCO Bangkok (UNESCO 2016), komuniti multilingual di
Asia-Pasifik aadlah komuniti paling dinamik, namun sistem pendididkan di kebanyakan negara
Asia Pasifik jarang sekali mencerminkan kekayaan kepelbagaian budaya dan bahasa ini dalam bilik
darjah masing-masing. Kanak-kanak dipaksa belajar dalam bahasa yang bukan bahasa ibunda
mereka. Justeru, mereka sering menghadapi kesulitan genting dalam mencapai, menghabiskan dan
menikmati faedah pendidikan formal. Kesampaian sepenuhnya kepada pendidikan berkualiti yang
bersifat inklusif dalam bahasa ibunda (bahasa pertama) pelajar adalah satu prasyarat yang penting
untuk keamanan, pembangunan lestari, pengurangan kemiskinan, pertumbuhan ekonomi, perolehan
pekerjaan, kesamarataan gender dan kewarganegaraan global yang bertanggungjawab. Malangnya,
kebanyakan sistem pendidikan di rantau Asia Pasifik gagal untuk memahami peranan yang boleh
dimainkan oleh pendidikan bi/multilingual dalam meningkatkan kemasukan, pengekalan dan
pencapaian prestasi pendidikan.

Dalam laporan yang diterbitkan pada tahun 2005 bertajuk ‘Advocacy Brief: Mother tongue-based
teaching and education for girls’, UNESCO Bangkok menegaskan bahawa pendidikan dwi-bahasa
berasaskan bahasa ibunda bermula dengan pengetahuan dan pengalaman pelajar melalui
pengembangan kemahiran membaca, menulis dan berfikir dalam bahasa ibunda atau bahasa rumah
(home language [L.1]), dan pada masa yang sama, mengajar bahasa kedua atau bahasa asing (L.2)
sebagai satu mata pelajaran. Sekira masa diambil untuk membina kemahiran bahasa kedua (L2)
berasaskan landasan kukuh bahasa pertama (L1), hasilnya adalah tahap tinggi kemahiran dwi-
bahasa dan dwiliterasi. Model dwi-bahasa yang kukuh menyediakan faedah jangka panjang seperti
harga diri yang tinggi, keyakinan diri yang lebih kukuh dan aspirasi untuk pendidikan dan hidup
yang lebih baik. Beberapa buah negara di rantau Asia Pasifik telah mengambil langkah untuk
menyesuaikan pendidikan dengan bahasa pelajar. Di Papua New Guinea, beberapa sekolah
komuniti mengajar dalam bahasa ibunda untuk tiga tahun pertama, sementara sekolah-sekolah lain
menggunakan Tok Pisin, lingua franca wilayah. Di Vietnam, sekolah-sekolah menggunakan 1.2
sebagai bahasa pengantar, tetapi turut mengajar L1 sebagai satu mata pelajaran. UNESCO Bangkok
menarik perhatian kepada kekurangan program pendidikan yang mempromosi penggunaan bahasa
ibunda atau bahasa pertama dalam pendidikan, sama ada kerana salah faham tentang teori
pembelajaran dalam bahasa ibunda atau kegagalan mengutamakan dasar bahasa sekolah. Menurut
UNESCO Bangkok, penggunaan L.1 dalam pendidikan, meskipun pada kadar yang sedikit, akan
memupuk pembelajaran dan harga diri (UNESCO Bangkok 2005).

Berbalik kepada laporan UNESCO 1953 yang dinyatakan pada bahagian awal kertas kerja ini,
badan ini telah menekankan peripentingnya pendidikan dalam bahasa ibunda pelajar. Namun,
UNESCO mengakui bahawa terdapat banyak masalah yang sukar dan kompleks menyelubungi
saranan ini dan pencapaiannya menghadapi banyak masalah:

‘We take it as axiomatic that every child of school age should attend school and that every illiterate
child should be made literate. We take it as axiomatic too, that the best medium for teaching is the
mother tongue of the pupil. But with hundreds of languages lacking a written form, or when they
have one, any literature for the use of the pupils, it is difficult at present for both these aims to be
pursued. Yet all languages, even the so-called primitive ones, are capable of becoming media of
school teaching. But while this is true linguistically, there are many other factors — social,
political, economic and practical — which impede the development of these languages or even the
employment of certain languages already well-suited to be used in education’ (UNESCO 1953: 6).

57 | ICIP



Laporan UNESCO 1953 mengenai penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan terhasil daripada
pertemuan dan perundingan sekumpulan pakar rujuk sedunia di Rumah Unesco, Paris, pada akhir
tahun 1951. Mesyuarat ini bertujuan untuk mencari jawapan kepada dua soalan utama: di bawah
keadaan apa penggunaan bahasa ibunda boleh dilaksanakan dalam pendidikan?; dan apakah
tindakan yang boleh diambil untuk memudahkan dan menggalakkan penggunaan bahasa ibunda
dalam pendidikan? Sebagai langkah pertama, mesyuarat ini telah mengenalpasti takrifan bagi
beberapa terma utama, antara lain (UNESCO 1953: 46):

bahasa vernakular: bahasa yang merupakan bahasa ibunda sesuatu kumpulan yang didominasi
secara sosial dan politik oleh sesebuah kumpulan lain yang bertutur dalam bahasa lain.

bahasa ibunda atau asli: bahasa yang diperolehi oleh seseorang individu pada umur awal dan yang
telah menjadi alat komunikasi dan pemikiran yang biasa untuk individu tersebut

bahasa kebangsaan: bahasa politik, sosial dan budaya sesebuah negara

bahasa rasmi: bahasa yang digunakan dalam urusan kerajaan — perundangan, eksekutif dan
kehakiman

Keadaan penggunaan bahasa ibunda/vernakular di negara-negara di Afrika, Amerika, Asia dan
Pasifik, Eropah (termasuk USSR) telah dihuraikan dalam laporan UNESCO 1953. Senario
penggunaan pelbagai bahasa dalam pendidikan amat mengkagumkan memandangkan menjelang
tahun 1953, ada negara yang masih di bawah penjajahan (khususnya Barat), atau baru memperolehi
kemerdekaan dan menjadi negara berdaulat. Justeru, ada negara yang menggunakan bahasa
ibunda/vernakular sebagai bahasa pengantar pendidikan, dan ada yang menggunakan bahasa
penjajah. Daripada hasil kajian yang dilakukan, kumpulan pakar rujuk tersebut telah menurunkan
beberapa rintangan terhadap penggunaan bahasa ibunda/vernakular dalam pendidikan (UNESCO
1953: 49-54):

Rintangan sikap: kanak-kanak tersebut sudah tahu bahasa ibundanya;
penggunaan bahasa ibunda akan menghalang perolehan bahasa kedua;
penggunaan bahasa ibunda/vernakular menghalang perpaduan nasional

Rintangan praktikal: dari segi linguistik, sesuatu bahasa ibunda tidak mempunyai tatabahasa
(nahu) dan alphabet (huruf);
ketidakcukupan kosa kata (vocabulary);
kekurangan sumber pengajaran & pembelajaran;
kepelbagaian bahasa vernakular di satu-satu tempat;
kekurangan tenaga pengajar terlatih;
penentangan awam terhadap penggunaan bahasa ibunda;
kehadiran lingua franca dan pidgin

Di Malaysia, sekolah vernakular yang menerima bantuan kerajaan diwakili oleh sekolah jenis
kebangsaan Cina (SJKC) dan sekolah jenis kebangsaan Tamil (SJKT). Kedua-dua jenis sekolah ini
menyediakan pendidikan enam tahun pada peringkat sekolah rendah. Penggunaan bahasa
ibunda/vernakular dalam sistem pendidikan Malaysia dan sejarah SJKC dan SJKT di negara ini
boleh disusurgalur kepada zaman penjajahan, khususnya penjajahan British. Kua (1999) telah
menulis tentang sejarah dan sistem pendidikan Malaysia, dengan tumpuan khusus kepada sekolah
Cina di negara ini. tuntutan-tuntutan sama ada menyokong atau membantah kewujudan sekolah
vernakular di negara ini.

58 | ICIP



Perdebatan mengenai keberterusan sekolah vernakular masih kedengaran dengan hujah-hujah
menyokong atau membangkang dilaungkan oleh kedua-dua pihak penyokong dan pembangkang.
Seperti dinyatakan di bahagian awal kertas kerja ini, Menteri Pendidikan Malaysia yang baru,
Maszlee Malik, juga ditanya mengenai pandangannya tentang sekolah vernakular di Malaysia.

Sivapalan et al. (2015: 18-21), daripada hasil kajian mengenai sebab-sebab penentangan terhadap
sekolah vernakular pada satu pihak, dan keberterusan sekolah vernakular pada pihak lain, telah
menurunkan hujah-hujah menyokong atau tidak menyokong sekolah vernakular seperti berikut:

Hujah menentang kewujudan sekolah vernakular, di sebaliknya menyokong sekolah kebangsaan:

a. sokongan kepada sekolah kebangsaan

b. tuntutan perlunya memupuk identiti kebangsaan dan pengalaman silang budaya melalui sekolah
kebangsaan

c. sekolah vernakular menghalang perpaduan nasional melalui pemisahan pelajar

Hujah menyokong kewujudan sekolah vernakular, di samping menyokong kewujudan sekolah

kebangsaan:

a. sokongan kepada sekolah vernakular

b. mengekalkan bahasa minoriti akan mengekalkan budaya dan identiti minoriti

c. kurangnya kemudahan pengajaran dan pembelajaran bahasa ibunda di sekolah kebangsaan

d. tanggapan bahawa sekolah vernakular mempunyai kelebihan pasaran dan mutu pendidikan
yang lebih tinggi berbanding sekolah kebangsaan
tanggapan bahawa sekolah kebangsaan kurang berkualiti

f. hujah bahawa sekolah vernakular juga boleh menyumbang kepada perpaduan nasional

Teori identiti sosial sebagai panduan analisis

Dalam kertas kerja ini, perdebatan penggunaan bahasa ibunda/vernakular dalam pendidikan akan
dilihat dalam rangka teori identiti sosial yang dikemukakan oleh Tajfel & Turner (2004).

Menurut teori identiti sosial Tajfel & Turner (2004), kelompok adalah sumber penting perasaan
kebanggaan dan harga diri bagi individu-individu yang menganggotai kelompok tersebut.
Kelompok memberi satu perasaan identiti sosial iaitu satu kesedaran tentang siapa mereka, dan satu
perasaan kepunyaan dalam dunia sosial. Melalui pemilikan identiti sosial dan rasa kesedaran
sepunya dalam kalangan ahli-ahli lain dalam kelompok yang sama, ahli-ahli kelompok
menganggap mereka mempunyai kesamaan dengan ahli-ahli lain dalam kelompok, dan ciri-ciri
yang tidak sama dengan ahli-ahli dalam kelompok lain. Timbul tanggapan ‘kita lawan mereka’ di
mana ‘kita’ terdiri daripada orang kita, kerana mempunyai ciri-ciri sepunya, dan ‘mereka’ adalah
bukan orang kita, kerana mempunyai ciri-ciri yang berbeza dengan kita. Tajfel & Turner (2004)
menggariskan tiga tahap proses mental yang terangkum dalam penilaian orang lain sebagai
‘mereka/bukan orang kita’ atau ‘kita/orang kita’, iaitu pengkategorian sosial, identifikasi sosial dan
perbandingan sosial. Ketiga-tiga tahap ini merujuk kepada proses sosial yang dilalui atau dialami
oleh individu yang menggangotai kelompok tertentu.

Pengkategorian sosial merujuk kepada proses buat keputusan mengenai kelompok yang kita
anggotai atau dianggotai oleh orang lain. Setiap kategori sosial mempunyai label/nama dan ciri-

59 | ICIP



ciri tertentu. Kategori pelajar misalnya, mempunyai ciri-ciri tertentu seperti belajar, menuntut
ilmu, bersekolah, mempunyai guru. Identifikasi sosial merujuk kepada proses di mana kita atau
orang lain mengambil identiti kelompok yang kita/mereka anggotai. Kita anggap nilai, norma dan
sikap sosial ahli-ahli dalam kelompok yang dikenal diri sebagai selaras dan sebati dengan nilai,
norma dan sikap kita sendiri. Kelompok yang diidentifikasi bersama diri kita akan menjadi
sumber harga diri, imej diri dan bangga diri. Perbandingan sosial pula merujuk kepada kesedaran
kita sebagai anggota kelompok, dan ahli-ahli dalam kelompok yang sama sebagai ‘orang kita’.
Kita buat perbandingan diri kita, kelompok kita dengan orang lain, kelompok lain. Orang lain dan
kelompok lain dilihat sebagai tidak sama dengan kita, dan mempunyai identiti yang berlainan
dengan identiti kita. Imej diri, harga diri atau pengukuran diri dan orang lain dipengaruhi oleh
tanggapan tentang bagaimana kelompok yang kita anggotai atau tidak anggotai bertingkah laku
dalam masyarakat (lihat Rajah 1).

60 | ICIP



Teori identiti sosial

pengkategorian sosial identifikasi sosial perbandingan sosial
proses buat keputusan proses di mana kita atau kita lihat diri sebagai anggota
mengenai mana satu orang lain mengambil kelompok, dan anggap ahli-
kelompok kita atau identiti kelompok yang ahli dalam kelompok yang
orang lain kita/mereka anggotai. Kita sama sebagai orang kita.
menganggotai. Dipandu anggap nilai, norma dan Konsep atau imej diri kita
oleh soalan, ‘siapa sikap sosial ahli-ahli dalam menjadi sebahagian daripada
saya?’ kelompok yang dikenal tanggapan keahlian kita dalam
diri sebagai selaras dan kelompok tertentu. Harga diri,
sebati dengan nilai, norma atau pengukuran diri dan
dan sikap kita sendiri. orang lain dipengaruhi oleh
Kelompok yang tanggapan tentang bagaimana
diidentifikasi bersama diri kelompok yang kita anggotai
kita akan menjadi sumber atau tidak anggotai bertingkah
harga diri, imej diri dan laku dalam masyarakat.
bangga diri Oleh sebab itu, konflik yang
berlaku antara kelompok
adalah bukan kerana
persaingan sumber tetapi
lebih kepada pertentangan
identiti

Rajah 1 Tahap-tahap identiti sosial (ubah suai Tajfel & Turner 2004;
dan Age-of-the-sage.org Undated).

Maklum balas dan pandangan peserta FGD mengenai penggunaan bahasa ibunda dalam pendidikan
dan kewujudan sekolah vernakular (SJKC dan SJKT) di Malaysia berdasarkan pengalaman
langsung mereka di sekolah-sekolah tersebut, akan dibincang mengikut tiga tahap proses identiti
sosial — pengkategorian sosial, identifikasi sosial dan perbandingan sosial (Rajah 1).

Kaedah Kumpul Data

Kertas kerja ini akan membentangkan hasil penyelidikan yang dikutip daripada dua kumpulan
perbincangan (focus group discussion [FGD]) bersama pelajar di sebuah universiti awam, iaitu
Universiti Pendidikan Sultan Idris (UPSI), Tanjung Malim, Perak. FGD ini telah berlangsung pada
4 Mei 2018. Seramai 20 pelajar yang pernah belajar di SJKC atau SJKT telah menyahut panggilan
untuk mengikuti FGD ini. Antara perkara-perkara yang dibincang dalam FGD adalah pengalaman
belajar di SJKC/SJKT, sebab memilih SJKC/SJKT dan pandangan mereka tentang

61 | ICIP



keberlangsungan SJKC dan SJKT dalam konteks pembinaan negara bangsa Malaysia. Maklum
balas dan pandangan peserta FGD akan dianalisis secara kualitatif.

Ingin juga dimaklumkan bahawa pengutipan data melalui FGD merupakan salah satu daripada
sumber pengumpulan data. Sumber data kedua adalah melalui borang google di mana para
responden adalah daripada orang awam berwarganegara Malaysia. Namun, untuk tujuan kertas
kerja ini, tumpuan diberikan kepada hasil perbincangan FGD bersama pelajar UPSI seramai 20
orang.

Seramai 20 orang pelajar UPSI telah mengambil bahagian dalam FGD ini. Pelajar-pelajar tersebut
berasal dari beberapa negeri di Malaysia, antara lain, Perak, Pulau Pinang, Negeri Sembilan,
Terengganu, Pahang, Sabah dan Sarawak. Lingkungan umur mereka sekitar 20-24 tahun, dan
merupakan pelajar Tahun Satu di beberapa fakulti di UPSI. Kesemuanya adalah pelajar yang
pernah belajar di SJIKT atau SJKC.

Pengalaman Persekolahan Prasekolah, Sekolah Rendah dan Sekolah Menengah
Bagi peserta India:

Prasekolah yang dihadiri:

Lima daripada 14 orang hadir prasekolah yang menggunakan Bahasa Tamil sebagai bahasa
pengantar. Tiga orang pergi ke prasekolah yang menggunakan Bahasa Cina, sementara seorang
pergi ke prasekolah yang menggunakan Bahasa Melayu. Enam peserta India yang lain pergi ke
prasekolah yang menggunakan lebih daripada satu bahasa, iaitu Bahasa Melayu, Bahasa Inggeris
dan Bahasa Tamil atau Cina. Bagi seorang pelajar India yang hadir prasekolah yang menggunakan
bahasa campuran sebagai bahasa pengantar (BM, BI, BT/BC), sebabnya adalah kerana ibu bapa
mengutamakan bahasa kebangsaan. Bagi pelajar India lain yang pergi ke prasekolah Tamil atau
Cina, sebab yang biasa diberi adalah kerana prasekolah ini dekat dengan rumah atau pilihan ibu
bapa.

Sekolah rendah yang dihadiri:
Kesemua 14 peserta India pergi ke SJKT. Antara sebab belajar di SJKT adalah:
¢ pilihan ibu bapa yang mengutamakan pendidikan bahasa ibunda, Bahasa Tamil
e pilihan ibu bapa sebab sekolah ini terletak di kawasan bandar dan sekolah rendah Tamil
terbesar
* minat belajar BT atau bahasa ibunda sendiri dengan lebih mendalam, dengan cara betul
* merasa selamat dan selesa bersama dengan pelajar India dan berbahasa dalam Bahasa Tamil
* Tkut jejak abang dan kakak yang sedang belajar di SJKT pada masa itu
* Boleh belajar budaya sendiri melalui bahasa ibunda. Di SJKT, boleh belajar budaya kita
sendiri, dan cerita mitos daripada buku teks Tamil

Seorang peserta India pindah daripada sekolah kebangsaan (SK) selepas tiga tahun belajar di SK
tersebut. SK ini adalah pilihan ibu bapa kerana ia dekat dengan rumah. Namun, peserta tersebut
telah mendesak ibu bapanya untuk menukar sekolah dan pergi ke sebuah sekolah Tamil. Sebabnya
adalah peserta ini mahu belajar bahasa ibundanya sendiri dan memperdalami ilmu pengetahuan
tentang bahasa ini. Maka, peserta ini telah sambung belajar di SJKT ketika berumur 10 tahun

62 | ICIP



(Tahun 4). Peserta ini juga mempunyai sebab kedua kenapa beliau bertekad untuk tukar sekolah
dari SK ke sekolah vernakular. Menurut peserta ini, kebanyakan guru dan murid di SK adalah
orang Melayu. Terdapat beberapa guru Melayu di SK yang cuba mendorong pelajar bukan Melayu
untuk mengamal budaya Melayu dan agama Islam (misalnya, berdoa). Peserta ini tidak begitu
senang hati dengan apa yang berlaku, lalu dia memberitahu ibu bapanya. Ibu bapa pun bersetuju
untuk peserta ini pindah sekolah dan pergi ke SJKT. Ketika di SJKT, peserta ini menghadapi
kesulitan untuk bertutur dalam Bahasa Tamil sebab sudah tiga tahun belajar bertutur dalam bahasa
Melayu. Bahasa Tamil yang ditutur dikatakan Bahasa Tamil pasar. Pada hari pertama, bila guru
meminta peserta ini untuk memperkenalkan diri, peserta bercakap dalam Bahasa Melayu. Pelajar
India yang lain pula tidak boleh berbahasa dalam Bahasa Melayu dengan baik. Justeru, mereka
mengadu kepada guru supaya peserta yang baru berpindah dari SK ini bertutur dalam Bahasa Tamil
dan bukan Bahasa Melayu. Peserta ini mengambil 1 tahun (Tahun 4 - 5) untuk menyesuaikan diri
dengan keadaan di SJKT. Beliau belajar Bahasa Tamil dengan membaca surat khabar Tamil. Untuk
SPM, beliau mengambil Sastera dalam Bahasa Tamil dan berjaya mendapat gred A. Satu
pemerhatian yang dikongsi oleh peserta ini — di SJKT, guru yang mengajar Bahasa Melayu adalah
guru Melayu. Guru ini terpaksa berbahasa dalam bahasa Melayu sebab dia tidak tahu Bahasa
Tamil. Kebanyakan masa, hanya peserta ini saja yang dapat jawab soalan guru BM ini. Melalui
masa, penguasaan Bahasa Tamil peserta ini meningkat, tetapi penguasaan Bahasa Melayu mulai
merosot. Pelajar India yang belajar di SJKT tidak akan fasih dalam BM tetapi pelajar India yang
belajar di SK, akan fasih dalam BM. Kalau guru India yang mengajar BM di SJKT, guru ini akan
mengajar dalam Bahasa Tamil. Walau bagaimanapun, peserta ini akan terus menghantar anak
mereka ke SJKT, sebab boleh belajar bahasa ibunda dengan baik dan mendalam.

Kesemua peserta India, kecuali seorang, akan hantar anak-anak mereka ke SJKT. Seorang lagi akan
hantar anak ke SJKC. Hal ini kerana dia boleh mengajar bahasa Tamil kepada anak-anaknya di
rumah. Bahasa Tamil adalah satu bahasa yang sukar dipelajari dan diajar, kerana ia banyak
mengandungi nahu. Peserta-peserta India mengatakan mereka rasa bangga boleh berbahasa dalam
bahasa Tamil dengan cara yang betul dan baik. Namun, menurut peserta-peserta ini, mereka yang
boleh berbahasa Tamil tidak akan memandang rendah orang India yang tidak tahu berbahasa
Tamil. Mereka menyanjung tinggi orang yang boleh bertutur dalam Bahasa Tamil kerana ini
menunjukkan mereka masih mahu menggunakan bahasa ibunda mereka.

Sekolah menengah yang dihadiri:

Kesemua peserta India belajar di SMK. Tidak ada sekolah menengah (awam atau swasta) yang
menggunakan bahasa Tamil sebagai bahasa pengantar. SMK membolehkan peserta belajar BM
dengan lebih baik. Juga, terdapat pelajar daripada pelbagai etnik, maka, perpaduan antara etnik
boleh mengeratkan hubungan antara manusia. Di UPSI, kebanyakan pelajar adalah orang Melayu,
maka, tidak dapat tidak, akan bergaul dengan orang Melayu. Tapi di hostel, kebanyakan penghuni
adalah pelajar India, maka bergaul dengan pelajar India ini. Tidak ada kawan Cina sama sekali.
Mempunyai pendedahan dan interaksi paling minimal dengan orang Cina. Ada peserta wanita India
yang mengatakan mereka belajar di SMK kerana sekolah ini dekat dengan rumah dan sekolah
tersebut mempunyai nama baik. Bila mereka belajar di SMK, mereka mengalami kesulitan bertutur
dengan pelajar bukan India sebab kurang fasih berbahasa Melayu. Seorang peserta wanita India
mengatakan pihak sekolah rendah yang memilih SMK tersebut untuk dia. Bila dia masuk
Tingkatan Satu, BM tidak bagus dan segan bertutur dalam BM. Majoriti pelajar adalah orang India,
maka masih bercakap dalam Bahasa Tamil. Namun, melalui masa, penguasaan BM meningkat, dan
keyakinan bertutur dalam BM juga meningkat.

63 | ICIP



Seorang peserta lelaki India mengatakan pelajar sekolah menengah yang dihadiri kebanyakannya
adalah pelajar India. SMK ini adalah sekolah lelaki. SMK ini menjadi pilihan kerana peserta ini
ingin masuk aliran Sains, dan sekolah ini sahaja yang memberi kemudahan aliran sains. 90%
murid-murid dan guru adalah India termasuk pengetuanya. Guru-guru adalah pakar subjek sains. Di
SMK ini juga ada mata pelajaran Bahasa Tamil. Pada mulanya, 95% pelajar sekolah ini adalah
pelajar India, namun, kemudian, ada pelajar Melayu dan Cina yang masuk sekolah ini kerana
sekolah ini adalah sekolah yang baik. Interaksi bersama pelajar dengan kumpulan etnik lain
bermula di SMK. Di UPSI, kebanyakan daripada kawan-kawannya adalah orang India. Namun,
peserta ini juga bergaul dengan pelajar bukan India kerana perlu membuat tugasan dengan pelajar
bukan India.

Ada peserta wanita India belajar di SMK Convent, yang merupakan sekolah perempuan yang
paling popular di kawasan perumahannya, dan juga dekat dengan sekolah rendah. SMK Convent
ini juga telah memberi peluang kepada pelajar Cina dan India untuk mengambil mata pelajaran
Bahasa Cina atau Tamil. Peserta wanita ini mengambil Bahasa Tamil dan kesusasteraan Bahasa
Tamil pada peringkat SPM. Pada awalnya, peserta ini belajar di SMK yang lain. Sekolah ini
menggunakan Bahasa Inggeris sebagai bahasa pengantar pendidikan. Cikgu yang mengajar Biologi
sepatutnya mengajar dalam Bahasa Inggeris, tetapi beliau menggunakan bahasa Mandarin.
Terdapat lima pelajar India (daripada 25 pelajar) termasuk peserta tersebut, dan mereka tidak
faham bahasa Mandarin. Kelima-lima pelajar India ini meninggalkan sekolah ini. Peserta ini telah
masuk SMK Convent. Pada mulanya, semasa Tingkatan Satu, beliau takut untuk bergaul dan
bertutur dengan pelajar dari etnik lain, termasuk juga pelajar India yang datang dari sekolah
kebangsaan. Ini kerana SJKT dikenali sebagai ‘sekolah kampung’ atau ‘sekolah Tamil’, meskipun
sekolah ini adalah sekolah baik dan mempunyai prestasi pencapaian yang baik. Lama kelamaan,
melalui masa, daya penyesuaian meningkat apabila penguasaan bahasa meningkat dan keyakinan
diri meningkat. Satu masalah berkaitan dengan SMK adalah pelajar dari SJKT atau SK atau SJKC
akan berkawan dengan kawan-kawan dari sekolah rendah yang sama. Mereka akan memilih
kawan-kawan yang sudah mereka biasa dengan. Kebanyakan ibu bapa India dan Cina menghantar
anak ke SJKT dan SJKC kerana bahasa Tamil dan bahasa Cina tidak diajar di SK. Seandainya
Bahasa Tamil dan bahasa Cina diajar di SK dengan baik dan sistematik, kemungkinan besar ramai
ibu bapa India dan Cina akan hantar anak mereka ke SK. Di SJKC dan SJKT pula, pengajaran dan
pembelajaran Bahasa Melayu adalah amat penting.

Bagi peserta Cina:

Prasekolah yang dihadiri:

Terdapat dua orang peserta Cina yang hadir FGD. Peserta lelaki Cina tidak pergi ke prasekolah.
Bagi peserta perempuan Cina, beliau pergi ke tadika Cina atas pilihan dan kemahuan ibu bapa.
Tadika ini mempunyai pelajar Melayu maka dia berpeluang bergaul dengan orang Melayu pada
usia yang muda lagi.

Sekolah rendah yang dihadiri:

Kedua-dua peserta Cina belajar di SJKC atas pilihan dan kemahuan ibu bapa. Semua adik beradik
mereka belajar di SJKC. Ibu bapa mereka mempunyai pandangan bahawa bahasa Cina penting
untuk masa depan mereka. Terdapat juga pelajar Melayu di SJKC ini. Bagi peserta ini, banyak
kelebihan belajar tiga bahasa (bahasa Melayu, Inggeris, Cina).

64 | ICIP



Sekolah menengah yang dihadiri:

Kedua-dua peserta Cina ini menyambung pelajaran di SMK. Bagi peserta lelaki, beliau
menyambung di SMJK, sebuah sekolah menengah bantuan kerajaan, kebanyakan pelajar adalah
pelajar Cina. Peserta perempuan pula belajar di SMK yang mempunyai ramai pelajar Melayu.
Kedua-dua peserta ini sudah biasa bergaul dengan pelajar Cina dan Melayu di SJKC, jadi tidak ada
kesulitan dari segi pergaulan dan pertuturan.

65 | ICIP



Bagi peserta Melayu:

Prasekolah yang dihadiri:

Seorang pelajar Melayu dari Sarawak belajar di tadika Cina. Pada awalnya, beliau belajar di tadika
Melayu, tetapi bertukar kepada tadika Cina yang mempunyai pelajar campuran — Iban, Melayu,
Cina. Dua orang peserta Melayu yang lain juga belajar di tadika Cina, atas pilihan ibu bapa.

Sekolah rendah yang dihadiri:

Ketiga-tiga peserta Melayu menyambung pengajian di SJKC atas pilihan dan kehendah ibu bapa.
Dalam kalangan adik beradik, ada yang pergi belajar di SK dan ada yang belajar di SJKC. Ibu bapa
menghantar anak ke SJKC kerana memikirkan masa depan mereka. Alasannya adalah peluang
lebih baik untuk dapat pekerjaan. Kelebihan belajar bahasa kedua adalah orang akan rasa terkejut
bila mereka tahu kita boleh cakap bahasa Cina.

Sekolah menengah yang dihadiri:

Kesemua peserta Melayu menyambung pengajian di SMK yang berdekatan dengan taman
perumahan mereka atau tempat kerja ibu. Dari Tingkatan Satu hingga Tiga, mereka masih
mengambil mata pelajaran Bahasa Cina, tetapi tidak ambil mata pelajaran ini semasa Tingkatan 4-
5. Sebabnya adalah mata pelajaran bahasa Cina adalah subjek yang susah. Ada ramai kawan Cina,
tetapi biasa bergaul dengan kawan Melayu. Apabila ditanya mengenai anak, mereka mengatakan
mereka akan hantar anak mereka ke SJKC.

Bagi peserta Kadazan:

Prasekolah yang dihadiri:
Terdapat seorang peserta berbangsa Kadazan. Beliau menghadiri tadika Kemas yang menggunakan
BM sebagai bahasa pengantar.

Sekolah rendah yang dihadiri:

Peserta ini belajar di SJKC atas pilihan ibu bapa yang ingin beliau menguasai Bahasa Cina. Bila
ada orang berbahasa Cina dan keluarganya tidak faham, peserta ini boleh terjemahkan. Pada
mulanya, beliau ingin belajar di SK, namun setelah berfikir lanjut, SJKC juga adalah pilihan baik.
Ini kerana boleh belajar bahasa Cina dan menguasai satu bahasa tambahan. Lebih banyak bahasa
yang diketahui, lebih baik. Namun, beliau juga ingin meneruskan pembelajaran BM, sebab takut
lupa dan tidak dapat berbahasa dalam BM. Kebanyakan pelajar SJKC adalah orang Cina, tetapi
ramai juga Sino-Kadazan dan Cina Muslim. Di SJKC, boleh bergaul dengan pelajar yang mengira
bangsa, etnik dan agama. Di sebaliknya pelajar bergaul mengikut ‘kepandaian’, iaitu terlalu pandai,
kurang pandai. Bahasa pertuturan di SJKC adalah Bahasa Cina dan BM. Hubungan antara pelajar
pelbagai etnik bertambah bagus sebab bahasa tidak tertumpu kepada satu bahasa saja. Pendidikan
di SJKC dapat mengeratkan perhubungan silaturrahim antara bangsa yang berlainan.

Sekolah menengah yang dihadiri:

Dari SJKC, peserta Kadazan ini menyambung pengajian di SMK, yang berdekatan dengan
rumahnya. Tidak ada isu berbangkit, sebab ramai pelajar dari SJKC yang sama turut belajar di
SMK ini.

66 | ICIP



Perbincangan dan Penutup

Daripada perkongsian pengalaman dan pandangan tentang kewujudan SJKT dan SJKC (sekolah
vernakular), boleh dirumuskan bahawa kesemua 20 orang peserta mempunyai memori manis serta
positif mengenai pengalaman belajar di SJKT atau SJKC.

Kalau orang India tidak menyokong SJKT, siapa lagi akan menyokong?

Bagi pelajar India yang belajar di SJKT, mereka berpandangan pilihan ini adalah suatu pilihan
menguntungkan sebab kesempatan belajar satu bahasa, lebih-lebih lagi bahasa ibunda, dengan lebih
mendalam dan mengikut laras bahasa yang betul. Pendidikan bahasa ibunda adalah penting, dan
dalam keadaan sistem pendidikan Malaysia masa kini, hanya SJKT sahaja yang dapat membekal
pendidikan sebegini. Pendidikan bahasa ibunda harus bermula dari peringkat usia muda. Maka,
kanak-kanak perlu pergi ke sekolah yang menggunakan bahasa ibunda sebagai bahasa pengantar
pendidikan. Minat dalam Bahasa Tamil akan mengurang kalau pelajar India tidak pergi ke SJKT.
Juga, terdapat juga pandangan bahawa pada usia muda, adalah lebih baik untuk kanak-kanak
bergaul dengan rakan-rakan daripada etnik yang sama. Ini kerana mereka mempunyai bahasa dan
budaya yang sama, maka tidak akan mengalami kejutan budaya di sekolah. Di SJKT, juga ada
peluang belajar agama Hindu. Ada kelas keagamaan selepas jam 12.00. Kalau di sekolah
kebangsaan, tidak ada peluang belajar agama sendiri, iaitu agama Hindu. SJKT juga harus
mengajar BM dan Bahasa Inggeris, justeru, pelajar SJKT mempunyai kesempatan belajar tiga
bahasa — Bahasa Tamil, Bahasa Melayu dan Bahasa Inggeris. Di SJIKT, tidak cakap Bahasa Tamil
sahaja, tetapi juga Bahasa Melayu dan Bahasa Inggeris. Ada minggu BM dan minggu BI setiap
bulan. Ada juga aktiviti yang melibatkan sekolah lain seperti sukaneka, perkhemahan dan RIMUP
(Rancangan Integrasi Murid Untuk Perpaduan). Mata pelajaran Siviks ada mengajar tentang
kepelbagaian budaya, tetapi ini hanya pada tahap fakta dan bukan berasaskan pengalaman atau
praktikal (experiential/practical).

Seorang pelajar lelaki India tidak bersetuju dengan pandangan bahawa pada usia muda, lebih baik
bergaul dengan orang daripada etnik yang sama, dan bertutur dalam bahasa ibunda yang sama.
Menurut pelajar lelaki ini, kita perlu bergaul dengan etnik lain semasa usia muda supaya apabila
kita pergi ke sekolah menengah, kita tidak akan mengalami kejutan budaya. Pelajar SJKT
berkecenderungan untuk mencari kawan-kawan lama dari SJKT ketika mereka berada di sekolah
menengah kebangsaan. Bagi pelajar lelaki ini, kecenderungan ini akan meningkatkan tahap rasis.

Kesemua peserta India akan menghantar anak mereka ke SJKT sebab mereka beranggapan
pendidikan bahasa ibunda amat penting. Kalau orang India sendiri tidak menyokong SJKT, siapa
lagi akan menyokong?

Tidak semestinya orang Melayu pergi ke sekolah Melayu

FGD ini dihadiri oleh tiga orang peserta Melayu yang belajar di SJKC, dan seandainya ada sekolah
menengah Cina yang mengenakan yuran pengajian berpatutan, ketiga-tiga peserta ini akan
sambung pengajian di sekolah menengah Cina. Ibu bapa menghantar mereka ke SJKC kerana
melihat peluang masa depan. Meskipun belajar di SJKC, peserta Melayu ini tidak merasakan
identiti Melayu mereka terancam atau merosot. Malah sekolah mereka meraikan setiap perayaan —
Hari Raya Aidilfitri, Deepavali, Tahun Baru Cina dan sebagainya. Tidak ada unsur rasis.

67 | ICIP



Sebaliknya, mereka bangga kerana identiti Melayu turut diraikan di sekolah Cina. Tidak ada
pengalaman rasis yang dialami sepanjang pengajian di SJKC. Salah seorang daripada peserta
Melayu ini mengatakan bahawa terdapat seorang kawan India yang juga belajar di SJKC, kerana
khuatir kalau pergi ke SJKT, beliau hanya akan bergaul dengan orang India sahaja dan bercakap
dalam Bahasa Tamil sahaja. Justeru, SJKC bukan saja untuk orang Cina, dan tidak semestinya
orang Melayu pergi ke sekolah Melayu saja.

Pentingnya pendidikan bahasa ibunda untuk mengekalkan bahasa dan budaya

SJKC, seperti juga SJKT, berperanan mengekalkan bahasa ibunda dan budaya tradisi orang Cina
dan India. Bagi seorang peserta Cina, semua adik beradiknya belajar di SJKC dan bagi peserta Cina
kedua, ibu bapa menghantarnya ke SJKC supaya dia boleh belajar bahasa ibundanya kerana bahasa
ini penting untuk masa depannya. Justeru, pada satu pihak, peserta Cina dan peserta Melayu yang
belajar di SJKC berkongsi pendirian yang sama, iaitu Bahasa Cina mempunyai faedah positif pada
masa depan. Maka bahasa Cina diberi nilai tinggi. Pada pihak lain pula, kalau bagi peserta Cina,
SJKC berfungsi untuk mengekal bahasa ibunda, memantapkan identiti kecinaan dan mengekal
budaya Cina, bagi peserta Melayu yang belajar di SJKC, mereka tidak melihat SJKC melalui
perspektif tersebut. Di sebaliknya, keberadaan mereka di SJKC tidak membuat identiti sebagai
orang Melayu terancam, atau budaya Melayu mereka terancam. Malah, kesedaran mereka tentang
identiti dan budaya Melayu mereka ditingkatkan kerana guru dan pentadbiran sekolah memberi
layanan yang baik kepada mereka. Perayaan mereka juga turut diraikan.

Dalam konteks teori identiti sosial, kita boleh memahami pengalaman dan pandangan peserta FGD
seperti berikut:

pengkategorian sosial - para peserta sedar kelompok sosial yang mereka anggotai. Dalam hal ini,
kelompok sosial merujuk kepada kelompok etnik, sama ada India, Cina, Melayu, Kadazan,
berdasarkan bahasa dan budaya yang dikongsi bersama. Pendidikan dan persekolahan juga
mengalami pengkategorian sosial ini — ada sekolah Tamil, sekolah Cina, sekolah Melayu
(kebangsaan), sekolah Inggeris (swasta/antarabangsa).

identifikasi sosial — para peserta FGD mengidentifikasi diri dengan kelompok etnik masing-
masing, dari segi melihat diri sebagai mempunyai ciri-ciri sepunya dengan ahli-ahli lain dalam
kelompok etnik yang sama, dan ciri-ciri yang tidak sama dengan ahli-ahli daripada kelompok lain.
Nilai, norma, sikap, bahasa yang terangkum dalam budaya kelompok menjadi pedoman tingkah
laku dan kehidupan peserta. Imej diri, harga diri, kebanggaan diri dipupuk melalui tahap
identifikasi sosial ini. Dalam hal ini, peserta India/Cina mengenal diri sebagai orang India/Cina,
dan memupuk imej diri, harga diri dan rasa bangga diri sebagai anggota dalam kelompok etnik
India/Cina. Justeru mereka rasa senang dan selesa memilih sekolah Tamil/Cina sebagai pilihan
utama persekolahan sebab jenis sekolah Tamil/Cina ini bersebati dengan imej diri mereka, dengan
identiti mereka sebagai orang India/Cina.

perbandingan sosial — para peserta FGD berupaya membuat perbandingan antara kelompok yang
dianggotainya dengan kelompok lain. Justeru, peserta India memilih untuk belajar di SJKT atau
peserta Cina memilih untuk belajar di SJKC kerana mereka membuat perhitungan sekolah-sekolah
ini adalah lebih baik dari segi faedah masa kini dan masa depan berbanding dengan sekolah
kebangsaan, khususnya.

68 | ICIP



Kes peserta Melayu yang belajar di SJKC mempamerkan situasi menarik. Bagi peserta India dan
Cina, SJKT dan SJKC adalah sumber pemupukan identiti etnik dan pengekalan budaya etnik
masing-masing. Bagi tiga orang peserta Melayu dan juga seorang peserta Kadazan, meskipun
mereka sedar siapa mereka dan kelompok etnik yang dianggotainya, namun, dari segi perbandingan
sosial, mereka membuat perhitungan belajar di SJKC adalah lebih memanfaatkan berbanding
dengan belajar di SK. Bagi mereka, sebagai orang Melayu atau orang Kadazan, ada baiknya kalau
mereka menguasai Bahasa Cina (dan bukan bahasa vernakular lain) atas manfaat pada masa depan
(yang mungkin dalam bentuk ekonomi, sosial dan sebagainya).

Kesemua peserta kecuali dua orang setuju bahawa pendidikan merupakan satu alat perpaduan yang
boleh menyatupadukan penduduk berbilang kaum di negara ini. Meskipun wujud sistem
persekolahan mengikut bahasa pengantar (Melayu, Cina, Tamil, Inggeris, Arab) atau agama
(Islam), pendidikan dan sekolah masih berupaya membawa pelajar-pelajar yang belajar di sekolah
berlainan melalui program dan aktiviti bersama. Contoh-contoh yang diberikan adalah sukaneka,
perkhemahan dan RIMUP. Seperti disarankan oleh Menteri Pendidikan baru, Maszlee Malik, satu
cara adalah untuk menggalakkan sekolah-sekolah berlainan ini untuk bekerjasama mengadakan
program dan aktiviti di mana pelajar dan guru mereka dapat ikut serta bersama (Malaysiakini team
2018). Dua orang peserta yang tidak setuju pendidikan boleh berfungsi sebagai alat perpaduan di
negara ini mempunyai pandangan bahawa pendidikan yang dibekalkan sekadar menyediakan
pelajar untuk dunia pekerjaan. Selepas tamat sekolah, apakah matlamat pendidikan? Pendidikan
sedia ada tidak mengajar pelajar untuk bersatu padu. Tetapi pelajar bersatu padu melalui interaksi
dan pergaulan seharian dengan rakan-rakan di sekolah, bukan melalui pendidikan.

Apapun pandangan peserta FGD tentang peranan pendidikan sebagai tapak integrasi atau
perpaduan nasional, akhir kata, kesemuanya masih akan menghantar anak-anak mereka ke sekolah
vernakular. Peserta India akan menghantar anak ke SJKT, sementara peserta Cina, Melayu dan
Kadazan akan menghantar anak ke SJKC.

Sememangnya, perdebatan mengenai keberadaan sekolah vernakular di Malaysia akan berterusan
memandangkan pengkategorian, identifikasi dan perbandingan sosial sekolah vernakular dengan
keanggotaan kelompok, dengan penerusan bahasa dan budaya, dengan manfaat ekonomi dan sosial
masa kini dan masa depan, diberi penilaian tinggi.

Penghargaan

Kertas kerja ini adalah berasaskan penyelidikan yang dibiayai oleh geran Arus Perdana AP-2017-
001/1.

69 | ICIP



Rujukan

Age-of-the-sage.org. Undated. Social Identity Theory Tajfel and Turner 1979. http://www.age-
of-the-sage.org/psychology/social/social_identity_theory.html

Ball, Jessica. 2010. Educational equity for children from diverse language backgrounds: Mother
tongue-based  bilingual or multilingual education in the early years.
http://www.ecdip.org/docs/pdf/UNESC0%20Summary%202010-1.pdf

Ball, Jessica. 2010. Enhancing Learning of Children from Diverse Language Backgrounds:
Mother Tongue-Based Bilingual or Multilingual Education in the Early Years.
http://www.comminit.com/early-child/content/enhancing-learning-children-diverse-
language-backgrounds-mother-tongue-based-bilingual-o

Ball, Jessica. 2013. Mother tongue-based multilingual education: Towards a research agenda. For
MTB-MLE Network, September, 2013.
http://mlenetwork.org/sites/default/files/Jessica%20Ball%20-
%20MTB%20MLE%20Summary%20document.pdf

Ball, Jessica. 2013. Mother tongue-based multilingual education: Towards a research agenda. For
MTB-MLE Network September, 2013.
http://mlenetwork.org/sites/default/files/Jessica%20Ball%20-
%20MTB%20MLE%20Summary%20document.pdf

Banda, Felix. 2000 (diterbitkan atas talian pada 2010). The Dilemma of the Mother Tongue:
Prospects for Bilingual Education in South Africa. Language, Culture and Curriculum.
13(1): 51-66. https://doi.org/10.1080/07908310008666589

Biihmann, Doérthe & Trudell, Barbara. 2008. Mother Tongue Matters: Local Language as a Key to
Effective Learning. Paris: UNESCO.
http://unesdoc.unesco.org/images/0016/001611/161121e.pdf

Cheng Kai-ming. 1998. Can education values be borrowed? Looking into cultural differences.
Peabody Journal of Education. 73, No. 2: 11-30.

Delors, Jacques. (1996). Learning: the treasure within. Report to UNESCO of the International

Commission on Education for the twenty-first century.
http://www.unesco.org/delors/delors_e.pdf
Gazi Islam. Social Identity Theory. Pp. 1781-1783.

https://www.researchgate.net/publication/281208338_Social_Identity_Theory

Gupta, Anthea Fraser. 1997 (published online on 29 Mar 2010). When Mother-tongue Education is
not Preferred. Journal of Multilingual and Multicultural Development. 18(6): 496-506.
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/01434639708666337

Heugh, Kathleen. 2013. Multilingual Education Policy in South Africa Constrained by Theoretical
and Historical Disconnections. 33 (March): 215-237.
https://doi.org/10.1017/S0267190513000135

Kementerian Pendidikan Malaysia. 2013. Pelan Pembangunan Pendidikan Malaysia 2013 - 2025
(Pendidikan Prasekolah hingga Lepas Menengah). Putrajaya: Kementerian Pendidikan
Malaysia.

Kua Kia Soong. 1999 (Edisi Ketiga). A Protean Saga: The Chinese Schools of Malaysia. Kajang,
Selangor: Dong Jiao Zong Higher Learning Centre.

Lai, Pak-Sang & Byram, Michael. 2003 (published online on 2010). The Politics of Bilingualism:
A reproduction analysis of the policy of mother tongue education in Hong Kong after 1997.
Compare: A Journal of Comparative and International Education. 33(3): 315-334.
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/03057920302595

70 | ICIP



Li, C.S. David. 2009. Towards ‘biliteracy and trilingualism’ in Hong Kong (SAR): Problems,
dilemmas and stakeholders’ views. https://doi.org/10.1075/aila.22.06li

Malaysiakini Team. 2018. Maszlee prepares to harness strengths of the education system.
Malaysiakini. 22 May. https://www.malaysiakini.com/news/426113

Multilingual Mania. Undated. Common Bilingual Education Terms.
http://multilingualmania.com/common-bilingual-education-terms/

Ong Puay Liu et al. 2016. Laporan Akhir sub-projek LRGS bertajuk ‘Kesepaduan Sosial melalui
Pembentukan Konsep 1R dalam Pendidikan Malaysia’ (1R+3r'™). Institut Kajian Etnik,
UKM.

Pérez-Milans, Miguel. 2017. Bilingual Education in Hong Kong. In Stephen May, Ofelia Garcia &
Angel Lin (eds.), Encyclopedia of Language and Education: Bilingual Education.
DOI: 10.1007/978-3-319-02324-3_17-1.

Sivapalan Selvadurai, Ong Puay Liu, Marsitah Mohd Radzi, Ong Puay Hoon, Ong Puay Tee &
Badariah Saibeh. 2015. Debating education for nation building in Malaysia: National school
persistence or vernacular school resistance? GEOGRAFIA Online™ Malaysian Journal of
Society and Space 11 Issue 13: 14-23.

Stroud, Christopher. 2003 (terbitan atas talian 2010). Postmodernist Perspectives on Local
Languages: African Mother-tongue Education in Times of Globalisation. International
Journal of Bilingual Education and Bilingualism. Hlm. 17-36.
https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/13670050308667770

Tajfel, Henri & Turner, John C. Undated. The Social Identity Theory of Intergroup Behavior. Pp
276-293.
https://student.cc.uoc.gr/uploadFiles/%CE%92310/Tajfel%20&%20Turner%2086_SIT_xs.
pdf

Tajfel, Henri. 1982. Social Psychology of Intergroup Relations. Annual Review of Psychology 33:
1-39. http://web.comhem.se/u52239948/08/tajfel86.pdf

Tajfel, H., & Turner, J. C. 2004. The Social Identity Theory of Intergroup Behavior. Key readings
in social psychology. Dalam J. T. Jost & J. Sidanius, (pnyt.), Political psychology: Key
readings, Key readings in social psychology, hlm 276-293. New York, NY: Psychology
Press.

Tshotsho, Baba P. 2013. Mother Tongue Debate and Language Policy in South Africa.
International Journal of Humanities and Social Science. 3(13), July: 39-44.

Tupas, Ruanni & Lorente, Beatriz P. 2011. A new politics of language in the Philippines: Bilingual
education and the new challenge of the mother tongues. National University of Singapore,
Singapore. https://www.academia.edu/1456781/
A_new_politics_of_language_in_the_Philippines_bilingual_education_and_the_new_chall
enge_of_th e_mother_tongues
(file:///C:/Users/Administrator/Downloads/A_new_politics_of_language_in_the_Philip%Z20
(1).pdf).

UNESCO. 1953. The Use of Vernacular Languages in Education.
http://unesdoc.unesco.org/images/0000/000028/002897eb.pdf

UNESCO Bangkok. 2005. Advocacy Brief: Mother tongue-based teaching and education for girls.
http://unesdoc.unesco.org/images/0014/001420/142079e.pdf

UNESCO. 2010. EFA Global Monitoring Report: Reaching the Marginalized.
http://unesdoc.unesco.org/images/0018/001866/186606E.pdf

UNESCO. 2011. EFA Global Monitoring Report. The Hidden Crisis: Armed Conflict and
Education. http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001907/190743e.pdf

71 | ICIP



UNESCO. 2016. MTB MLE RESOURCE KIT Including the Excluded: Promoting Multilingual
Education. http://unesdoc.unesco.org/images/0024/002462/246278e.pdf

UNICEF East Asia and Pacific Regional Office. 2016. Synthesis Report: Language Education and
Social Cohesion (LESC) Initiative in Malaysia, Myanmar and Thailand.
https://www.unicef.org/eapro/Synthesis_Report_Language_Education_andSocial_Cohesion
_Initiative.pdf

Wisbey, Matt. 2016. Mother Tongue-Based Multilingual Education The Key to Unlocking SDG 4 -
Quality Education For All. http://unesdoc.unesco.org/images/0024/002473/247333e.pdf

72 | ICIP



Lampiran 1 Kepelbagaian Sistem Persekolahan Malaysia

UNIVERSITI
UNIVERSITI UNIVERSITI KOLEJ UNIVERSITI UNIVERSITI
AWAM SWASTA UNIVERSITI ANTARABANGSA LUAR NEGARA

)

4—*4\—~4—~

/ (" owoma ) suiL
PRA UNIVERSITI
UNIVERSITI KOLEJ
SEK.MEN. KOLEJ KOLEJ (IPTA,IPTS) SWASTA
KEBANGSAAN MATRIKULASI SWASTA SEKOLAH
KOLE) KOLEJ PENERBANGAN
SEK. TINGGI [ SEK. AGAMA ] [ KOLEJ ] [ UNIVERSITI ] UNIVERSITI POLITEKNIK
PERSENDIRIAN MEN. TINGGI UNIVERSITI (IPTA,IPTS)
CINA
KOLEJ KOLEJ
A-LEVEL, STPM, Matrikulasi, Unified Examination Certificate (UEC-SML), Sijil [ SWASTA ] [ KOMUNITI ]
Tinggi Agama Malaysia (STAM), Australian Matriculation (AUSMAT), South
Australian Matriculation (SAM), International Canadian Pre-University (ICPU), KOLEJ KOLE!
Canadian International Matriculation Programme (CIMP), International POLITEKNIK KEJURURAWATAN
Baccalaureate(IB), Diploma Programme(DP), Foundation
Programmes(Specific For Entry Into Courses In The Respective Colleges), \ / \ /

American Degree Transfer Program (ADTP OR ADP)

—al—

11

10

PENDIDIKAN MENENGAH ATAS

A

SEKOLAH SMIK(C)
MENENGAH secmen. [ secwmen SEK. GAYA SEK.
KEBANGSAAN SM+ SR PENDIDIKAN KHAS SWASTA POS ANTARABANGSA
(Model Khas) (SMPK), SEK. MEN.
SEK. PENDIDIKAN KHAS SEK. MEN
BERASRAMA VOKASIONAL ASAMA HOMESCHOOLING SEK.
MRSM SWASTA
PENUH (swek) EKSPATRIAT
MTD/RMC SEK.
SEK. SENI VOKASIONAL
SEK. PENDIDIKAN PERSENDIRIAN
KHAS/ ISTIMEWA CINA
SWASTA
\ SEK. KLUSTER
/ PENDIDIKAN MENENGAH RENDAH \
SMIK(C) SEK. KLUSTER SEK. MEN.
MSEE:SNLQZH w l_ ] PENDIDIKAN KHAS SEK. MEN SEK. GAYA SEK.
(SMPK) SWASTA POS ANTARABANGSA
KEBANGSAAN SM+ SR SEK. BESTARI
(Model Khas) SEK. pemp——
SEK. PENDIDIKAN GAMA HOMESCHOOLING SEK.
BERASRAMA MODEL KHAS KHAS/ SWASTA EKSPATRIAT
PENUH s ISTIMEWA
SWASTA
[ SEK. SENI ] [ MRSM ] SEK.
S.M. AGAMA PERSENDIRIAN
\ SEK. SUKAN MTD/RMC (SABK) CINA /
PENDIDIKAN RENDAH
SEK. REN
SEKOLAH SEK. KLUSTER SEK. SEK. REN PENDIDIKAN SEK. SWAST SEK. GAYA SEK.
KEBANGSAAN BESTARI KHAS (SPK) PENDIDIKAN POS ANTARABANGSA
KHAS/
MODEL KHAS SEK S.R. AGAMA ISTIMEWA A
WA ACAH iy SWASTA AGAMA HOMESCHOOLING SEK.
K9 SIK(C) (SABK) SWASTA I

—lr—

PRASEKOLAH

A AE
|\‘|m|‘°|°|"|”|

|h|m|°‘|

Sumber: Ong Puay Liu et al. 2016. Laporan Akhir Projek ‘Kesepaduan Sosial melalui

Pembentukan Konsep 1R dalam Pendidikan Malaysia’ (1R+3r"

™). Institut Kajian Etnik, UKM

73 | ICIP



